TADABBUR AL QURAN

SURAT AL FATIHAH DAN JUZ'AMMA
(AD DUHA — AN NAS)

FARHAN ABDUL MAJIID

AAAAAAA



TADABBUR AL QURAN

SURAT AL FATIHAH DAN JUZ ‘AMMA
(AD DUHA - AN NAS)

Farhan Abdul Majiid

Edisi 2023






A A s

rd

Bukw ini diwakafkan. Semoga Allab beri keberkaban.



.

=% —_ . Te - 3
P \’ " \/ ~u - ’/.

‘Sebaik-baik di antara kalian ialah yang mempelajari Al Quran dan

mengajarkannya’’

Pesan Baginda Rasul



Daftar Isi

DAL TSTeuieuiiiiiiiriiieiet ettt sttt ettt e st te s e s a e neeneens 1
Pengantar.......cccciiiiiiii e 3
PersemMbBanan .. ..o 7
Mengenali Al QUIAN......cccciiiiiiiiiiiiiii e 8
Tadabbur Surat Al Fatihah.......ccccooiiiiiiieee e 31
Tadabbut Surat AN NAS.....ceeiieiiieeeeeee ettt 49
Tadabbur Surat Al Falaq ... 53
Tadabbur Surat Al TKhIas .c.ccooeuiiiriiiiicc e 57
Tadabbur Surat Al Lahab ..o 64
Tadabbur Surat AN NaShT ... 69
Tadabbur Surat Al KAfIrUn .o.ceeecoirciiecc e 75
Tadabbur Surat Al KAULSAL ....c.cueiriieiiinieiccccec e 84
Tadabbur Sutat Al Ma Ui....coccueeiinireieirieicceeeetsieie ettt 89
Tadabbur Surat QUIAISY ......ceuvvviiiiiiiiiiiiiiccc e 94
Tadabbur Surat Al Fiil ..o 97
Tadabbur Surat Al Humazah.......coccoviiinniicccecececeeeeeens 102
Tadabbur Surat Al CASHE ..o 109
Tadabbur Surat At TaKatSUL ....c.ccevrieieiecerccccec e 114
Tadabbur Surat Al Qari’ah......ccceeviiiriiiiii e 119
Tadabburt Surat Al AdIVAL c.c.cveveveveeeieiciciciicc e 126
Tadabbur Surat Al Zalzalah ..o e 131
Tadabbur Surat Al Bayyinah ... 137
Tadabbur Surat Al Qadl......c.eueveveieieieieiiiiiiiiit e 146



Tadabbur Surat Al “Alaq.......ccoceviiiiiiiii s 151

Tadabbut Sutat At TN wo.eeeereeerree ettt et 163
Tadabbur Surat As SYarh ..o 169
Tadabbur Sutat Ad DU 174
AKRITU]l KM ettt 180
Daftar PUStaKa c.co.covvveeiiiiiciiccc s 181



Pengantar

Bismillahirrahmanirrahim. Alhamdulillah, segala puja puji hanya milik Allah, dan
kita diperintahkan-Nya untuk senantiasa memuji-Nya. Dialah Allah, Sang
Pencipta, yang Maha atas segalanya. Kasih sayang-Nya meliputi seluruh makhluk-
Nya. Shalawat serta salam, tak pernah luput kepada junjungan alam, Nabi
Muhammad Saw. Makhuk pilihan, penutup para Nabi, dan pelengkap khazanah

risalah agama. Semoga kita mendapat syafa’at dari beliau di hari kemudian.

“Apa sebenarnya mukjizat Nabi Muhammad? Jika Ibrahim tidak mempan dibakar
api, Musa mampu membelah laut, Shaleh dapat menghadirkan unta dari balik
bukit, dan Isa mampu menghidupkan orang mati, apa kehebatan Nabi

Muhammad?”, demikian tanya sebagian kalangan.

Al Quran, itulah mukjizat paling agung. Mukjizat Nabi Ibrahim hanya beliau yang
mendapat. Mukjizat Musa hanya kaum sezamannya yang dapat. Sementara Al

Quran, akan terus kita rasakan kehebatannya hingga waktu yang harus lebih dahulu
berakhir.

Al Quran ini memiliki keindahan dari banyak sisi. Seorang mufassir pernah
berkata, ia ibarat permata yang dari arah manapun kita sinari cahaya, akan
menambah keelokannya dipandang mata. Tak heran, kehebatan Al Quran ini
diakui oleh banyak kalangan, termasuk orang non-muslim. Bahkan ada seorang
non-muslim yang hendak mencari tittk lemah Al Quran, justru ia terpesona

dibuatnya, dan masuklah ia pada Islam karenanya.

Sebagai seorang muslim, yang beriman kepada Al Quran, tentu sudah seharusnya

kita mengambil pelajaran. Dalam Al Quran Allah berfirman,
(AY) B Gl o Todagd B 2 e 2 O 350 DIasA O30 YU

“Apakalh mereka tidak menadabburi (memerhatikan, merenungi, memikirkan) Al Quran?
Sekiranya (Al Quran) itu bukan dari sisi Allah, tentulah akan mereka jumpai di dalamnya
pertentangan yang banyak’”



An Nisa ayat 82

Para ulama telah memberi banyak saran kepada kita untuk menadabburi Al Quran.
Sebab, ini menjadi sebuah keharusan bagi setiap muslim, agar Al Quran yang kita
imani tidak sekadar menjadi pajangan atau bacaan selintas lalu. Akan tetapi, kita
mampu menjadikan Al Quran ini benar-benar sebagai pedoman kehidupan dan

jalan keselamatan.

Tadabbur Al Quran memiliki dimensi yang berbeda dengan Tafsir Al Quran.
Untuk mampu menafsirkan Al Quran, perlu kita miliki seperangkat ilmu dasar dan
pemahaman atas metodologi penafsiran. Sebab, ia bersifat sebuah karya ilmiah.
Karenanya, menafsirkan Al Quran bukanlah sebuah kewajiban bagi setiap orang
Islam. Sementara itu, menadabburi Al Quran, menurut ulama, merupakan
keharusan bagi setiap muslim. Kita tidak perlu, misalnya, mendalami Bahasa Arab
sebagaimana yang diharuskan untuk menafsirkan Al Quran. Kita cukup merujuk
pada kitab tafsir yang sudah ada, kemudian mencari hikmah yang terkandung di
dalamnya. Nah, buku ini, Insya Allah, akan membantu kita dalam memahami
makna Al Quran dan hikmah kehidupan dari beberapa kitab Tafsir tersebut.

Di dalam menadabburi kandungan Al Quran, ada baiknya kita memperhatikan
beberapa hal. Pertama, perlu kita tumbuhkan sikap pengagungan terhadap Al
Quran sebagai kalamullah. Kita harus memiliki keyakinan bahwa kitab Al Quran
ini merupakan firman Allah yang disampaikan kepada Nabi Muhammad Saw.
melalui perantaraan malaikat Jibril. Harus kita pahami bahwa kitab Al Quran ini
ialah sebaik-baik bacaan, yang apabila kita baca akan mendapatkan ganjaran yang
berlipat di akhirat kelak. Kita pun harus memiliki keyakinan bahwasanya apa pun
yang ada di dalam Al Quran, sekalipun misalnya belum mampu dipahami oleh akal

kita, adalah sebuah kebenaran.

Kedua, dalam memahami Al Quran, kita perlu merujuk pada kitab tafsir para
ulama, baik yang terdahulu maupun yang terkini. Hal ini merupakan kesadaran diri
kita atas keterbatasan keilmuan kita. Beberapa karya ulama yang penulis rujuk
dalam buku ini antara lain seperti Tafsir A/ Quran karya Ibnu Katsir, Tafsir Jalalain
karya Imam Jalaludin Al Mahalli dan Jalaludin Ash Shuyuthi, Tafsir At Thabari karya
Imam At Thabari. Ada pula kitab tafsir karya ulama Indonesia seperti Tafsir A/
Azbar karya Buya Hamka. Selain itu, ada juga tafsir karya ulama kontemporer,
seperti Zfafsir Al Munir karya Prof. Dr. Wahbah Az Zuhaili dan Tafsir Juz ‘Amima



karya Syaikh Al Utsaimin. Merujuk pula buku tafsir ilmiah seperti Tafsir Salman
karya tim cendekiawan Masjid Salman I'TB.

Selain kitab tafsir, penulis juga mencoba mencari pemahaman yang lebih
mendalam terhadap bahasan dari tulisan, buku, jurnal, maupun makalah karya para
cendekiawan. Untuk memahami sisi kebahasaan juga diupayakan mencari makna
kata dari Kamus Al Wafi dan A/ Ma'anii. Ini merupakan upaya untuk mengayakan
khazanah keilmuan kita, terutama yang berkaitan dengan relasi sosial dan tafakur
alam. Tidak pula menutup kemungkinan, akan diulas juga teori dari Barat, selama

itu tidak bertentangan dengan Islam.

Ketiga, dalam memahami Al Quran, terutama dalam konteks kekinian, kita juga
perlu merujuk berbagai karya para cendekiawan. Buku-buku yang penulis rujuk
dalam memahami hal ini seperti Bagaimana Kita Berinteraksi dengan Al Quran karya
Prof. Dr. Yusuh Al Qardhawi, Tadabbur Al Quran di Akbir Zaman karya Ustadz
Fahmi Salim, dan buku-buku seputar Al Quran lainnya. Selain itu, kita juga tidak
perlu membatasi diri dari membaca buku-buku pengetahuan umum atau
pengetahuan alam lain, selama mampu menjaga diri dengan prinsip kehati-hatian.

Misalnya, tidak semua fakta ilmiah, dapat kita kaiteratkan dengan ayat Al Quran.

Penulis memilih untuk menadabburi Juz ‘Amma dan Al Fatihah, sebab amat
banyak kalangan umat Islam yang sudah menghapal juz terakhir ini. Bahkan anak-
anak kecil tingkat SD/MI pun sudah banyak yang menghapalkannya. Tentu, akan
menjadi lebih manfaat jika hapalan itu kita tambah dengan tadabbur, agar menjadi
semakin paham dan bisa menarik hikmah dalam kehidupan. Karenanya, penulis
mengupayakan pula menyajikan dengan bahasa yang sederhana, agar mudah

dipahami oleh kalangan luas.

Apa yang penulis lakukan ini, tidak lain hanya ingin memudahkan upaya kita
memahami Al Quran dalam kehidupan keseharian, khususnya Juz ‘Amma. Tentu,
penulis menyadari secara penuh, masih terdapat kekurangan di sana sini dalam
buku ini. Maka, akan dengan senang hati jika para pembaca yang berkenan untuk
memberikan saran ataupun rujukan tambahan dalam menyempurnakan buku ini.
Toh, tiada gading yang tak retak, pepatah berbicara. Segala kurang dan keliru harap
dimaafkan. Semoga buku ini menjadi amal jariyah yang mampu mengubur segenap

salah dan dosa penulis di hari kemudian.



Hanya kepada Allah kami menyembah, dan hanya kepada Allah kami memohon

pertolongan.

Wallahu 2’lam.



Persembahan

Kepada Ibu dan Ayah, yang sudah mengenalkan dan mengajarkan Al Quran kepadakn,
sejak kecil

Kepada Bapak dan 1bu guru yang mengajariku mengaji, yang melalui belian saya berkenalan
dengan luasnya khazanah ilmu Al Quran.

Repada nmat Islam di mana pun berada, yang menjadi motivasi untuk terus menjadi diri

yang lebih bermanfaat pada sesama melalui karya



Mengenali Al Quran
Pengantar kajian tadabbur Al Quran

Sebagai seorang muslim, Al Quran tentu sudah menjadi bagian yang tidak
terpisahkan dari kehidupan. Al Quran merupakan bagian dari pondasi keimanan
yang harus diyakini secara keseluruhan. Meski demikian, tidak sedikit di antara kita
yang masih belum mengenal kitab suci ini. Padahal, sebagaimana pepatah
menyebut, ‘tak kenal maka tak sayang’, secharusnya membuat kita sedikit banyak
tergerak untuk lebih mengenali Al Quran. Insya Allah, jika kita sudah mengenali
Al Quran, kecintaan kita pada kitab suci ini akan semakin besar. Dengan begitu,

fungsi Al Quran sebagai petunjuk bagi kehidupan kita, akan dapat tercapai.
Definisi Al Quran

Secara bahasa, Al Quran berasal dari kata Qa-Ra-A (13) yang berarti w2l 5 s,
mengumpulkan dan menghimpun. Turunan katanya, Al Qirooah (s:1a)), berarti ..
J5A 3 an ) ks oldly O 41 menghimpun (merangkai) huruf-huruf dan kata-kata

antara satu dengan yang lainnya sehingga menjadi satu ungkapan yang teratur. Al

Quran memiliki akar kata yang sama dengan Al Qirooah, yakni 613 — 13 - 15.1

Selain dikenal sebagai Al Quran, kitab suci umat Islam ini juga dikenal dengan
nama-nama lainnya. Di antaranya, Al Kitab (kitab, sesuatu yang dituliskan), Al
Mushaf (yang ditulis di atas shahifal? lalu dikumpulkan), An Nuur (cahaya yang
menerangi, memberikan penjelasan atas agama dari yang sebelumnya dilingkupi
gelapnya kebodohan), Al Furqaan (pembeda antara haq dengan yang bathil, antara

iman dengan kekafiran, antara kebaikan dan kejahatan)3.

Sementara itu, secara istilah, para ulama juga memberikan definisi mengenai Al
Quran. Dalam kesempatan kali ini, izinkan kami untuk menggunakan definisi dari

Syaikh Wahbah az Zuhaili, yang tercantum di dalam mukadimah tafsirnya.

I Manna Al Qaththan, Mabaabits fii ‘Ulnum al Quraan, hlm. 14
2 Lembaran-lembaran
3 Wahbah Az Zuhaili, Tafsir A Munir Jilid 1, hlm. 15

8



Pendefinisian beliau ini memiliki struktur yang baik dan akan turut membantu

struktur tulisan ini.

3 oSl (gl bl ez AN e S Gl B ST g 20T
o 85 pgrll BLZLN 89 s9itld) ledl Jsad) gDy Ll (oLl

Al Quran adalah kalamullah yang merupakan mukjizat, diturunkan kepada Nabi
Muhammad, dengan lafazh berbahasa Arab, yang ditulis di dalam mushaf, bernilai
ibadah dengan membacanya, diriwayatkan secara mutawatir, yang dimulai dengan

surat Al Fatihah, dan diakhiri dengan surat An Nas.#

Dari definisi ini, dapatlah kiranya kita uraikan satu per satu.
Kalamullah

Kalimat pembuka dari definisi Al Quran ini adalah sebuah penegasan terhadap
akidah ahlu sunnah wal jama’ah yang dirumuskan oleh Imam Syafi’i. Pada masa
itu, terjadi perdebatan apakah Al Quran itu makhluk atau bukan. Bagi kalangan
Muktazilah, Al Quran adalah makhluk, yang berkonsekuensi pada sifatnya yang
hadits (baru). Untuk menegaskan posisi akidah umat Islam, Imam Syafi’i kemudian
merumuskan bahwa Al Quran adalah &alamullah, bukan makhluk.

Al Quran merupakan kalamullah, yang dapat kita pahami juga sebagai ‘firman dari
Allah’. Dengan begitu, berdasarkan pemahaman ahlussunnah wal jama’ah, Al
Quran bukanlah makhluk. Allah berfirman kepada manusia, yang lafazh dan
maknanya berasal dari Allah.

Hal ini perlu ditekankan, untuk membedakan antara Al Quran dengan Hadits dan
Hadits Qudsi. Memang, Nabi Muhammad Saw. bertindak dan berbicara bukan
karena nafsunya, melainkan dalam bimbingan wahyu. Tapi, bukan berarti semua
ucapan Nabi itu merupakan Al Quran. Ada yang merupakan hadits, yang
didefinisikan oleh ulama sebagai segala sesuatu yang diucapkan, dilakukan, atau
disetujui oleh Nabi Muhammad Saw. Ada juga yang merupakan hadits qudsi.
Hadits qudsi adalah firman Allah, namun hanya maknanya saja yang berasal dari

Allah, sementara lafazhnya berasal dari Nabi Muhammad.

4 Wahbah Az Zuhaili, Tafsir A/ Munir jilid 1, hlm. 15

9



Oleh karena itu, menurut sebagian ulama, diperbolehkan untuk menyampaikan
hadits qudsi secara maknanya saja. Sementara, jika ingin menyampaikan Al Quran,

harus dengan lafazhnya langsung. Sebab, Al Quran itu secara lafazh dan makna,
bersumber dari Allah Swt.

Mukjizat Al Quran

Al Quran merupakan mukjizat terbesar yang Allah berikan kepada manusia paling
mulia, Nabi Muhammad Saw. Berbeda dengan mukjizat nabi-nabi terdahulu yang
umumnya temporer dan terbatas untuk kaumnya saja, Al Quran merupakan
mukjizat yang terus ada dan terjaga sampai kiamat. Ia pun diturunkan sebagai

petunjuk bagi seluruh umat manusia, khususnya yang beriman.
Mukjizat, atau lebih tepatnya kita sebut dengan i'jaz, artinya adalah )l o3,

menetapkan kelemahan. Kelemahan itu sendiri merupakan lawan dari gudrab
(kekuatan, kemampuan).> Mukjizat biasa kita artikan sebagai sesuatu yang luar
biasa, yang dianugerahkan oleh Allah kepada Nabi dan Rasul, dan mengandung
tantangan untuk menandinginya, sementara tantangan itu tidak pernah bisa
dipenuhi. Maka, bila kita berbicara mengenai mukjizat Al Quran, maknanya adalah
lemahnya orang-orang yang hendak menantang Al Quran karena kehebatan yang
dimiliki oleh Al Quran itu sendiri.

Syarat utama untuk membuktikan sesuatu itu merupakan mukjizat ialah dengan
memberikan tantangan terbuka kepada siapa pun untuk membuat tandingannya,
dan tidak ada yang berhasil menandinginya. Tantangan ini telah Allah berikan di
dalam Al Quran kepada segenap manusia dan jin untuk membuat tandingannya.
Tantangan itu dibuat mulai dari membuat tandingan Al Quran secara keseluruhan
(lihat surat Al Isra ayat 88), membuat sepuluh surat yang semisal dengan Al Quran
(lihat surat Hud ayat 13-14), sampai membuat satu saja surat yang semisal
dengannya (lihat surat Yunus ayat 38 dan surat Al Bagarah ayat 23).° Seluruh
tantangan ini tidak pernah berhasil ditaklukkan oleh siapa pun, padahal Al Quran
sudah turun berabad-abad yang lalu.

> Manna Al Qaththan, Mabahits fii Ulunr al Quran, hlm. 250
¢ Muhammad Afifudin Dimyathi, Mawarid al Bayaan fii Ulnum al Quran, hlm. 93

10



Beberapa aspek kemukjizatan Al Quran, di antaranya

1) Mukjizat dari segi bahasa

Al Quran turun dengan bahasa Arab, yang merupakan salah satu bahasa yang
digunakan oleh sebagian besar penduduk bumi. Bahasa ini juga sudah
mengalami perkembangan berabad-abad, dan telah melahirkan ahli-ahli
kebahasaan yang tidak terkira. Akan tetapi, seluruh ahli bahasa Arab tidak ada
satu pun yang mampu membuat tandingan Al Quran. Mereka justru
mengakui, bahwa bahasa Arab Al Quran itu berbeda, dan memiliki keindahan
di berbagai sisi, yang seluruhnya merupakan kesempurnaan.

Turunnya Al Quran dalam bahasa Arab tentu memiliki tujuan tersendiri. Allah

berfirman di dalam surat Yusuf ayat 2,
(v) dglass 28 u G153 40531 )

“Sesunggubnya Kami menurunkannya berupa Al Quran berbabasa Arab, agar engkan
mengerti”

Di kalimat terakhir, disebutkan /z ‘@llakum ta’qilunn, yakni agar kalian mengerti
makna-makna yang terkandung di dalamnya, dan mengamalkan isinya.
Dalam sebuah kajian, Dr. Abdul Muta’ali, dosen Sastra Arab di Ul
menyebutkan, bahwa rahasia Al Quran diturunkan dalam bahasa Arab ialah
karena kemampuan bahasa Arab untuk menampung makna yang sangat luas
dan presisi. Menurut beliau, melalui firman Allah ini pula, terdapat isyarat
bahwa bahasa Arab merupakan bahasa ilmu pengetahuan yang oleh karenanya
perlu digali oleh kaum muslimin.

Lebih jauh, Al Quran juga memiliki keseimbangan antara kata-kata yang
terdapat di dalamnya. Mengutip Abdurrazaq Naufal, Prof. Quraish Shihab
menyebutkan adanya banyak aspek keseimbangan kata-kata di dalam Al
Quran. Pertama, keseimbangan antara jumlah bilangan kata dengan

antonimnya. Misal, (b4, kehidupan) dan (e, kematian) masing-masing
terdapat 145 kali di dalam Al Quran. (&3, manfaat) dan (sl kerusakan)

masing-masing terdapat 50 kali di dalam Al Quran. Kedua, keseimbangan

jumlah kata dengan sinonim atau makna yang dikandungnya. Misalnya, (ws=s,

membanggakan diri) dan (54!, angkuh) disebut masing-masing 14 kali. (¢1,a),

11



Al Quran), (5, wahyu), dan (;5.Y), Islam) disebut masing-masing sebanyak

70 kali. Ketiga, keseimbangan antara jumlah bilangan kata dengan jumlah kata

yang menunjuk pada akibatnya. Misalnya, (3WwV), berinfaq/menafkahkan) dan
(sL2), ridha/kerelaan) masing-masing disebutkan 73 kali. (053, orang-orang
kafir) dan (W, neraka) masing-masing disebut 154 kali. Keempat,
keseimbangan antara jumlah bilangan kata dengan kata penyebabnya.
Misalnya, (@Y, pemborosan) dan (i, ketergesa-gesaan) masing-masing
disebut 23 kali. (5=, kedamaian) dan (eul), kebajikan) masing-masing
disebut 60 kali. Kelima, adanya keseimbangan khusus dalam kata-kata Al
Quran. Misalnya, kata (p5, hari) dalam bentuk tunggal, disebut sebanyak 365

kali, sebanyak jumlah hari dalam setahun. Kata hari dalam bentuk plural (o)
atau dua (cxs), jumlah keseluruhannya ada 30 kali, sebanyak jumlah hari dalam
sebulan. Sementara itu, bulan (¢3! - +2) disebut sebanyak 12 kali, sama dengan

jumlah bulan dalam satu tahun.” Keseimbangan-keseimbangan ini
menunjukkan, bahwa tiap kata yang ada di dalam Al Quran bukan sesuatu
yang begitu saja ada, melainkan ia memiliki makna tersendiri dan diletakkan di
tempat yang tepat dan dengan jumlah yang tepat pula.
2) Mukjizat dari segi isyarat ilmiah

Sebagian kalangan ada yang berpendapat bahwa Al Quran merupakan kitab
ilmiah, dengan cara mencari-cari dalil dari Al Quran pada tiap temuan ilmiah
kemudian menakwilkan ayatnya. Hal ini tentu menimbulkan kerancuan.
Penemuan ilmiah merupakan sesuatu yang terus berubah sepanjang zaman.
Penemuan yang baru akan melengkapi, atau bahkan mengeliminasi temuan
yang lama.

Misalnya, pemahaman manusia mengenai atom yang selalu berubah. Dahulu,
manusia mengenal atom hanya sebatas pada unsur terkecil dari benda yang
tidak dapat dipisahkan lagi. Kemudian, seiring dengan perkembangan
teknologi, ditemukan unsur-unsur di dalam atom, yakni proton, elektron, dan
neutron. Lalu, pemahaman atas unsur itu juga terus berubah. Dahulu

dipercaya bahwa atom itu ibarat kue kismis dengan proton yang menyebar di

7 Quraish Shihab, Mukjizat Al Quran, hlm. 140-143

12



atas “kue” elektron. Kemudian terus berubah hingga hari ini, dan tidak
menutup kemungkinan adanya perubahan baru di masa mendatang.
Bisa dibayangkan jika Al Quran disejajarkan dengan sebuah temuan ilmiah,
lalu di masa depan temuan itu direvisi karena adanya alat-alat baru yang bisa
mengungkap temuan baru. Apakah mungkin Al Quran akan turut direvisi?
Maka dari itu, para ulama kontemporer banyak yang meluruskan maksud dari
mukjizat ilmiah Al Quran. Syaikh Manna Al Qaththan menuliskan,
“kemukjizatan ilmiah Al Quran bukanlah terletak pada terdapatnya teori-
teori ilmiah yang senantiasa diperbaharui, berubah, dan merupakan hasil
dari penelitian dan pengamatan manusia, tetapi terletak pada dorongan
kepada manusia untuk mendayagunakan pikirannya. Al Quran itu
mendorong manusia untuk memperhatikan dan memikirkan alam, dan
Al Quran tidak membatasi aktivitas akal dalam berpikir atau
menghalanginya dari menerima ilmu pengetahuan yang dicari. Dan tidak
ada satu pun di antara kitab-kitab agama terdahulu yang memberikan
jaminan seperti yang Al Quran berikan.”8
Walaupun begitu, di dalam Al Quran memang terdapat beberapa isyarat
mengenai fenomena ilmiah. Misalnya, mengenai proses perkembangan
manusia di dalam rahim yang diceritakan oleh surat Al Mu’minun ayat 12-14.
Meski demikian, Al Quran hanya menjelaskan secara global, bukan terperinci.
Tetapi itu sebenarnya merupakan dorongan kepada umat manusia agar
memperhatikannya. Di lain kesempatan pun Allah menyuruh manusia untuk

memperhatikan berbagai ciptaannya. Baik secara langung melalui kalimat “ 3G
Jy ogky” (apakah manusia tidak memperhatikan...) maupun secara tidak

langsung, seperti melalui sumpah-sumpah Allah atas makhluk-Nya.

3) Mukjizat dari segi penetapan hukum syariat
Di dalam Al Quran, terdapat berbagai macam penetapan hukum syariat
keagamaan, yang keseluruhannya memiliki tujuan dan hikmah. Hukum syariat
di dalam Islam, meliputi segala aspek, mulai dari individu hingga tatanan
negara. Secara individu, Al Quran memberikan landasan akidah berupa
Tauhid. Di dalam Al Quran disebutkan berbagai macam sifat dan nama Allah,

untuk mengukuhkan Tauhid dalam setiap diri manusia. Dijelaskan pula

8 Manna Al Qaththan, Mababits fii Ulnum al Quran, hlm. 262

13



argumentasi yang diterima oleh akal sehat, mengapa Tauhid itu merupakan

keniscayaan. Misalnya, dalam firman Allah di surat Al Anbiya ayat ke-22,
D3t B2 el & bl phrnd BACE) 4 ) K Lo 08§

“‘Seandainya pada kedunanya (di langit dan di bumi) ada tuhan-tuban selain Allah, maka
pastilah kednanya akan binasa. Mahasuci Allah, Tuban yang memiliki ‘Arsy, dari apa
_yang mereka sifatkan.”

Setelah akidah manusia itu telah baik dan benar, maka Allah berikan kewajiban
beribadah kepadanya. Mulai dari shalat, zakat, puasa, hingga ibadah haji.

Semuanya dijelaskan di dalam Al Quran, dan lebih jauh dicontohkan langsung

oleh Nabi Muhammad Saw tata caranya. Dalam bermasyarakat pun, Al Quran
menetapkan berbagai prinsip-prinsip mendasar. Misalnya, bermusyawarah
untuk menyelesaikan persoalan, adanya persaudaraan sesama umat Islam dan

seluruh manusia, keunggulan umat Islam sebagai umat wasathiyah, dan lain
sebagainya. Di dalam Al Quran ditetapkan juga mengenai hukum dalam
muamalah, seperti aktivitas ekonomi dan pidana. Semua ini merupakan
petunjuk yang semestinya digunakan oleh kita, umat Islam, agar merasakan
langsung kemukjizatan Al Quran dari sisi penetapan hukum syariat.”

4) Mukjizat dari segi pemberitaan hal-hal ghaib

Sesuatu yang ghaib ialah sesuatu yang tidak bisa kita indrai dengan panca indra

kita sebagai manusia biasa. Untuk dapat mengetahuinya, kita perlu mendapat
informasi dari &babar shadig, atau pemberitaan yang benar. Sebagai umat Islam,

kita memiliki Al Quran dan Hadits sebagai sumber utama ilmu, yang mana
keduanya merupakan kbabar shadiq itu sendiri.

Hal-hal ghaib tidak terbatas pada sesuatu yang tidak bisa diindrai saja. Namun

juga termasuk di dalamnya, kejadian-kejadian di masa lampau yang pada hari

ini tidak ada lagi buktinya. Selain juga kejadian-kejadian di masa mendatang
yang belum kita ketahui. Hal ini tidak akan bisa didapati pengetahuan atasnya
jika hanya mengandalkan penelitian ilmiah saja. Sebab, penelitian ilmiah yang
bercirikan sebagai pengetahuan, yang diistilahkan oleh Comte, ‘positif’ hanya
membatasi pada objek kajian yang dapat diindrai, diukur, dan dianalisis

wujudnya. Maka, jika kita hanya menyandarkan standar keilmiahan pada

° Disarikan dati Mababits fii Ulum al Quran

14



kemampuan ilmu ‘positif’ saja, kita akan kehilangan banyak sekali ilmu-ilmu
yang teramat penting dalam kehidupan. Seperti, kisah nabi-nabi di masa
lampau dan kejadian di hari akhirat di masa depan.

Di sinilah letak kemukjizatan Al Quran. Allah menginformasikan di dalam Al
Quran berbagai kisah umat dan nabi terdahulu. Tujuan utamanya ialah untuk
dijadikan pelajaran bagi kita di masa sekarang. Berbagai kejatuhan sekelompok
manusia karena mengingkari Allah janganlah diikuti. Sementara, kisah-kisah
nabi maupun orang shaleh, hendaknyalah kita jadikan teladan dalam
kehidupan. Kisah-kisah ini, sekalipun hingga hari ini tidak kita temukan
artefaknya, tetaplah wajib diimani karena dikisahkan di dalam Al Quran.
Demikian pula dengan informasi mengenai hari kemudian. Mulai dari kejadian
hari Kiamat, hari kebangkitan, hari penghitungan amal, hari penimbangan
amal, hingga surga dan neraka beserta nikmat dan siksa yang terdapat di
dalamnya, sekalipun itu semua hingga hari ini belum terjadi, wajib bagi kita,
umat yang beriman, untuk meyakini kejadian-kejadian tersebut.

Hal ghaib lainnya yang juga ada di dalam Al Quran ialah pengetahuan
mengenai Allah. Sifat-sifat-Nya, nama-nama-Nya, dan cara kita beribadah
kepada-Nya juga dijelaskan di dalam Al Quran.

Demikianlah kiranya sebagian mukjizat Al Quran.
Diturunkannya Al Quran kepada Nabi Muhammad

Nabi Muhammad Saw. sebagai &hatamul anbiya, penutup para Nabi, mendapat
amanah risalah yang paling agung, yakni Al Quran. Al Quran turun kepada Nabi
Muhammad dalam sebuah proses yang cukup panjang, menurut para ahli, 22 tahun
lebih 2 bulan dan 22 hari.

Al Quran turun pada sebuah malam yang agung, dinamai malam itu sebagai /ailatu/
gadr, malam penetapan dan penuh kemuliaan, juga sebagai /azlatul mubarak, malam
penuh keberkahan. Menurut para ulama ahli tafsir, disebutkan bahwa Al Quran
turun dalam dua tahapan. Pertama, Al Quran turun dati Jaubul mabfudz ke langit
dunia, atau baitul 9zzah.'° Berikutnya, Al Quran itu turun dari langit dunia kepada
Nabi Muhammad Saw. melalui perantaraan Malaikat Jibril secara berangsur-

angsur.

10 Lihat misal, Tafsir Jalalain hlm. 597 atau Tafsir At Thabari Jilid 7 hlm. 549

15



Secara umum, turunnya Al Quran dibagi menjadi dua periode, yakni periode
Makkiyah dan periode Madaniyah. Menurut pendapat yang paling kuat, periode
Makkiyah ialah ayat-ayat yang turun sebelum Nabi Muhammad Saw. berhijrah,
sementara periode Madaniyah ialah ayat-ayat yang turun sesudah Nabi Muhammad
Saw. berhijrah.

Pengetahuan mengenai Makkiyah dan Madaniyah ini penting, sebab akan ada
implikasi hukum, pemahaman mengenai nasikh dan mansukh, dan lain sebagainya.
Secara umum, satu surat turun dalam satu periode tertentu. Akan tetapi, ada
beberapa surat yang sebagian besar turun dalam periode Makkiyah, dan sebagian
kecil ayat turun di periode Madaniyah (misal, Surat An Najm merupakan
Makkiyah, tapi ayat ke-32 turun pada periode Madaniyah). Begitu pula sebaliknya,
ada surat yang sebagian besar turun dalam periode Madaniyah, dan sebagian kecil
turun pada periode Makkiyah (misal, Surat Al Anfal adalah Madaniyah, tapi ayat
ke-32 turun pada periode Makkiyah).!!

Begitu pula mengenai jumlah surat yang turun di dalam periode Makkiyah,
Madaniyah, maupun yang diperselisihkan. Contoh surat yang diperselisihkan ialah
surat Al Fatihah. Sebagian berpendapat ia turun dalam periode Makkiyah, sebagian
yang lain berpendapat turun dalam periode Madaniyah, dan ada juga yang
berpendapat surat itu turun dua kali, sekali sebelum hijrah, kemudian sekali lagi
ketika sudah hijrah.!2

Surat Madaniyah ada 20 surat, yakni
Al Baqarah

Ali imran
An Nisa

Al Maaidah
Al Anfal

At Taubah
An Nur

Al Ahzab
Muhammad
10. Al Fath

A A Y =

11 Manna Al Qaththan, Mababhits fii Ulum al Quran, hlm. 51
12 Lihat tafsir surat Al Fatihah dalam Tafsir A/ Aghar

16



11. Al Hujurat

12. Al Hadid

13. Al Mujadalah
14. Al Hasyr

15. Al Mumtahanah
16. Al Jumu’ah

17. Al Munafiqun
18. Ath Thalaq

19. At Tahrim

20. An Nashr

Surat yang diperselisihkan antara Makkiyah dan Madaniyah ada 12 surat, yakni

Al Fatihah
Ar Ra’d

Ar Rahman
Ash Shaff
At Taghabun
Al Muthaffifin
Al Qadr

Al Bayyinah
Al Zalzalah
10. Al Ikhlas

11. Al Falaq

12. An Nas

A e B A

Sementara, 82 surat sisanya adalah surat Makkiyah.!?

Lalu, bagaimanakah kaidah dan ciri yang digunakan untuk menetapkan Makkiyah
dan Madaniyah? Berikut kami sarikan dari Syaikh Manna Al Qaththan,!#

Untuk surat Makkiyah,

1. Setiap surat yang di dalamnya terdapat ayat Sajdah (ayat yang jika dibaca
disunnahkan untuk sujud tilawah), maka itu adalah surat Makkiyah

13 Manna Al Qaththan, Mababhits fii Ulum al Quran, hlm. 50
4 Manna Al Qaththan, Mababits fii Ulum al Quran, hlm. 59-60

17



Setiap surat yang di dalamnya terdapat lafazh (3¢), maka itu adalah surat

Makkiyah, dan lafazh ini hanya terdapat di paruh terakhir dari Al Quran,
disebutkan sebagaik 33 kali di dalam 15 surat.

Setiap surat yang di dalamnya terdapat lafazh (& @ ¢), dan tidak terdapat

lafazh (1557 2249 &8 ©) maka itu termasuk surat Makkiyah. Kecuali surat Al Hajj,
yang pada akhir dari surat itu (ayat 77) terdapat (...lsd%20 1385 1547 S8 @ o),
dalam kasus ini, sebagian besar ulama berpendapat bahwa ia termasuk ayat
Makkiyah.

Setiap surat yang di dalamnya terdapat kisah para nabi dan umat terdahulu,
maka itu adalah Makkiyah, kecuali surat Al Bagarah

Setiap surat yang di dalamnya terdapat kisah Adam dan Iblis, maka itu adalah
Makkiyah, kecuali surat Al Baqarah

Setiap surat yang dibuka dengan huruf /za’, seperti Alif-Laam-Miim, Alif-
Laam-Raa, Haa-Miim, dan sebagainya, maka itu termasuk Makkiyah, kecuali
“Az Zahrawain”, yakni surat Al Bagarah dan surat Ali Imran. Sementara itu,

para ulama masih berbeda pendapat mengenai surat Ar Ra’du

Sementara itu, dari segi kekhususan tema dan gaya bahasanya, surat Makkiyah

bercirikan,

1.

Ajakan kepada Tauhid dan beribadah hanya kepada Allah saja, pembuktian
atas risalah, penjelasan mengenai hari berbangkit dan hari pembalasan,
peringatan mengenai hari kiamat dan kedahsyatannya, neraka beserta azabnya,
surga beserta kenikmatannya, argumentasi terhadap kaum musyrik beserta
penjelasannya yang masuk akal (rasional), dan ayat-ayat kauniyah

Penetapan dasar-dasar umum bagi hukum syariat dan akhlak sebagai pondasi
bagi pendirian masyarakat, pengambilan sikap yang tegas kepada kaum
musyrik yang telah menumpahkan darah, memakan harta anak yatim secara
zhalim, mengubur bayi perempuan hidup-hidup, dan berbagai adat istiadat
buruk lainnya

Peringatan melalui kisah para nabi dan umat-umat terdahulu, sebagai pelajaran
yang berharga mengenai nasib orang-orang yang mendustakan sebelum
mereka, juga untuk menghibur hati Rasulullah, sehingga beliau menjadi sabar

dan tenang hatinya dan yakin terhadap pertolongan kepadanya

18



4. Lafazhnya pendek-pendek, namun kuat maknanya, mengandung pelajaran

yang ringkas, menembus hingga ke dalam telinga, menggetarkan bagi yang
mendengar, menakjubkan bagi qalbu, dan maknanya dikuatkan dengan

banyaknya sumpah, seperti surat-surat yang pendek-pendek, kecuali sebagian

kecil yang tidak.
Untuk surat Madaniyah,
1. Setiap surat yang di dalamnya terdapat kewajiban-kewajiban dan hukum-
hukum, maka ia Madaniyah
2. Setiap surat yang di dalamnya terdapat peringatan kepada orang munafik,
maka ia Madaniyah. Kecuali Al Ankabut, termasuk ke dalam Makkiyah
3. Setiap surat yang di dalamnya terdapat perdebatan dengan ahli kitab, maka ia

termasuk Madaniyah

Sementara itu, dari segi kekhususan dan gaya bahasanya, surat Madaniyah

bercirikan,

1.

Penjelasan mengenai ibadah, muamalat, hudud, urusan rumah tangga, perihal
warisan, keutamaan berjthad, hubungan sosial kemasyarakatan, hubungan
internasional di masa damai maupun perang, kaidah-kaidah hukum, dan
masalah syariah

Seruan kepada ahli kitab dari kalangan Yahudi maupun Nasrani, berupa ajakan
kepada Islam, penjelasan atas penyimpangan mereka terhadap kitabullah,
pertentangan mereka dengan kebenaran, dan perselisthan mereka setelah
datang kepada mereka ilmu pengetahuan karena disebabkan oleh kedengkian
sesama mereka

Mengungkap jalan-jalan kemunafikan, menganalisis kejiwaan mereka,
membuka tabir kedoknya, dan penjelasan mengenai bahaya dari mereka
kepada agama

Ayatnya panjang-panjang, dan dengan gaya bahasa yang bertujuan untuk

memantapkan syariat dan menjelaskan maksud dan ketetapannya

Mengenai ayat pertama dan ayat terakhir yang turun dari Al Quran, maka terdapat

banyak pendapat dari ulama. Perihal ayat pertama yang turun, terdapat setidaknya

19



empat pendapat mengenai masalah ini. Pendapat pertama, yang dipilih oleh
mayoritas ulama, ialah Al ‘Alaq 1-5. Pendapat kedua, adalah Al Mudatsir. Pendapat
ketiga, adalah Al Fatihah. Pendapat keempat, adalah lafazh Basmalah yang

diturunkan pada setiap awal surat.!®

Sementara itu, mengenai ayat yang terakhir turun, terdapat setidaknya terdapat
delapan pendapat. Pertama, ialah surat Al Baqarah ayat 278. Kedua, surat Al
Bagarah ayat 281. Ketiga, surat Al Baqarah ayat 282. Keempat, surat An Nisa ayat
176. Kelima, surat At Taubah ayat 128-129. Keenam, Surat Al Maidah. Ketujuh,
Surat Ali Imran ayat 195. Kedelapan, surat An Nisa ayat 93.1 Menurut Syaikh
Wahbah az Zuhaili, pendapat yang paling shahih ialah surat Al Baqarah ayat 281,
karena ayat tersebut turun sembilan hari sebelum haji Wada, dan diriwayatkan oleh

banyak perawi dari Ibnu Abbas ra.!”

Dalam mempelajari makna dan kandungan Al Quran, kita juga memerlukan
pemahaman mengenai peristiwa-peristiwa yang terjadi pada masa turunnya ayat,
baik sebelum maupun sesudah turunnya, di mana kandungan ayat tersebut
berkaitan/dapat dikaitakan dengan peristiwa itu, atau disebut sebagai Asbabun
nuzul. Penting untuk digarisbawahi, bahwa asbabun nuzu/ bukan menunjukkan
adanya sebab-akibat, karena bila ada peristiwa yang menjadi ‘sebab’ turunnya ayat,
maka apabila peristiwa itu tidak terjadi, ayat tidak akan turun. Sementara, Al Quran

merupakan sesuatu yang gadim (tidak didahului oleh sesuatu), bukan sesuatu yang

hadits (baru).8

Pengetahuan mengenai asbabun nuzul ini dapat diperoleh melalui tiga sumber.
Pertama, berasal dari riwayat yang langsung kepada Nabi Muhammad Saw. Kedua,
berasal dari riwayat yang sampai kepada para sahabat. Ketiga, menyandarkan
kepada pendapat para tabi’in jika riwayatnya sharih (bisa diterima).!®

Pemahaman asbabun nuzul ini penting, khususnya dalam pengambilan hukum.
Sebelum dijadikan produk hukum, umumnya akan diperhatikan mengenai
keterikatan antara teks ayat dengan konteks turunnya. Walaupun demikian, para

ulama pada umumnya berpegang pada kaidah (cwd jo5a2 ¥ Lill psan 3,al)), Ghrob

1> Muhammad Afifuddin Dimyathi, Mawarid al Bayan fii Ulum al Quran, hlm. 25
16 1bid., hlm. 28

17" Wahbah Az Zuhaili, Tafsir A/ Munir jilid 1, hlm. 21

18 M. Quraish Shihab, Kaidah Tafsir, hlm. 235-236

19 Muhammad Afifuddin Dimyathi, Mawarid al Bayan fii Ulum al Quran, hlm. 31

20



diambil dari lafazh secara umum, bukan dari sebab khususnya. Sehingga,
pengambilan hukum akan bersifat umum, kecuali ada keterangan lain yang

mengkhususkannya.

Lebih jauh lagi, bila ingin memahami Al Quran hingga mengambil hukumnya,
penting kiranya untuk mengetahui tentang nasikh dan mansukh. Naskh artinya
adalah menyalin atau menghapus. Dalam kacamata syariat, #askh bermakna
pembatalan hukum syar’i sebagai akibat hadirnya hukum syar’i yang baru yang
bertolak belakang dengan hukum syar’i sebelumnya. Nasigh adalah ayat yang
menghapus hukum, sementara mansukh adalah ayat yang dihapus hukumnya.
Dalam hal ini, perlu digarisbawahi bahwa pembatalan hanya berlaku pada ayat-ayat
hukum. Sementara untuk ayat-ayat seputar akidah, tidak mengenal adanya
pembatalan. Dasar dari adanya nasikh dan mansukh ini adalaha Al Baqarah ayat
106.20

Salah satu contoh populer dari adanya nasikh dan mansukh adalah mengenai
pengharaman minuman keras (&bamr) secara bertahap. Mulanya, turun surat An
Nahl ayat 67, yang mengisyaratkan adanya keburukan dari minuman yang
memabukkan. Kemudian, turun surat Al Baqarah ayat 219, yang menjelaskan
bahwa &bamr itu terdapat dosa besar dan ada manfaat, tetapi dosanya lebih besar
daripada manfaatnya. Selanjutnya, turun surat An Nisa ayat 43, mengenai larangan
minum &hamr apabila hendak shalat. Terakhir, turun surat Al Maidah ayat 91 yang
melarang secara total minum &bamr. Dari sini, dapat dipahami bahwa turunnya satu

ayat yang berisi hukum yang baru, akan membatalkan hukum dari ayat yang lama.?!

Meski demikian, adanya hukum yang dibatalkan bukan berarti merupakan bentuk
ketidaksempurnaan Al Quran atau ketidaktahuan Allah dalam menetapkan hukum.
Allah Mahasuci dari dugaan semacam itu. Menurut para ulama, adanya zasikh dan
mansukh ini merupakan bentuk fadarruj atau penahapan dalam penetapan hukum,
supaya tidak terasa berat dalam beragama. Sementara itu, bagi kita yang ada ketika
Al Quran sudah lengkap, maka hukum terakhirlah yang berlaku.

Al Quran dan Bahasa Arab

20 M. Quraish Shihab, Kaidah Tafsir, hlm. 283
2 M. Quraish Shihab, Kaidah Tafsir, hlm. 291-293

21



Dalam pembahasan mengenai mukjizat Al Quran, sudah sedikit disinggung
mengenal penggunaan bahasa Arab dalam Al Quran. Para ulama bersepakat,
bahwa Al Quran turun dalam bahasa Arab. Seluruh kosa kata di dalam Al Quran
juga berbahasa Arab. Demikian yang dikatakan oleh Imam At Thabari.

Walaupun demikian, menurut pendapat Buya Hamka, ada kosa kata dalam bahasa
Arab di dalam Al Quran itu yang diserap dari bahasa lain, salah satunya dari
kepulauan Indonesia di masa lampau. Pendapat beliau ini dapat kita temui pada

saat menafsirkan surat Al Insan ayat ke-5,

(o) B8 a1 S8 S 20 D3isis 551 &)
“Sesunggubnya orang-orang yang berbuat fkebajikan akan meminum dari piala yang

campurannya adalah kaafuur”

Menurut beliau, ada perbedaan antara kafuur (,s) dengan kaafunr (,$5). Kafuur

artinya adalah tidak tahu berterima kasih, alias kafir. Sementara kaafuur adalah
kapur atau kamver. Yakni, zat putih dan wangi, yang keluar dari pohon kayu, yang
banyak tumbuh di hutan-hutan pulau Sumatera. Khususnya, di rimba-rimba
sebelah pantai Barus banyak terdapat tanaman itu, sehingga dinamai “kapur

barus”.

Lebih jauh, menurut beliau, adanya ayat ini adalah bukti bahwa interaksi antara
orang-orang di kepulauan Nusantara dengan semenanjung Arabia sudah sangat
lama, bahkan kata &aafunr ini pun telah dikenal dalam bahasa Arab Quraisy, yang

menjadi bahasa Al Quran turun.

Perihal penerjemahan Al Quran, pada awalnya dipandang tidak diperlukan, karena
pada masa lalu Islam baru menyebar di sekitar kawasan Semenanjung Arabia.
Meski demikian, ketika Islam semakin meluas, menyebar hingga ke berbagai
belahan bumi, ditambah lagi banyak di antara umat Islam yang tidak cakap dalam
berbahasa Arab, sehingga pesan-pesan Al Quran tidak sampai masuk ke dalam diri
mereka, maka penerjemahan dipandang perlu. Tetapi, penerjemahan itu tetap ada

batasnya.

Pegangan pertama, bahwa terjemahan Al Quran ke bahasa mana pun, bukanlah

menjadi Al Quran itu sendiri. Al Quran tetap yang berbahasa Arab, sementara

22



terjemahan itu hanyalah interpretasi Al Quran ke dalam bahasa setempat. Kedua,
penerjemahan itu setidaknya ada dua macam. Pertama ialah terjemah harfiah,
menerjemahkan satu persatu kata dan kalimat di dalam Al Quran ke bahasa lain.
Penerjemahan semacam ini dipandang mustahil, karena setiap bahasa memiliki
struktur gramatikal tersendiri. Selain itu, tidak semua kosa kata dalam bahasa Arab
yang ada di dalam Al Quran, dimiliki oleh bahasa lain. Begitu pula sebaliknya. Hal
ini disebabkan bahwa bahasa merupakan bagian dari kebudayaan, yang
berkembang sesuai dengan keadaan setempat. Terlebih lagi, Bahasa Arab sebagai
bahasa Al Quran memiliki kekayaan kosa kata yang sangat luar biasa. Artinya,
ketika diterjemahkan ke dalam bahasa lain, akan ada keterbatasan kemampuan

untuk menampung maknanya.
Pembukuan Al Quran

Ketika Al Quran turun, ia tidaklah turun secara sekaligus dalam bentuk seperti
sebuah buku. Akan tetapi, Al Quran turun secara berangsur-angsur sejak wahyu
pertama hingga yang terakhir. Turunnya Al Quran disebut sekira 23 tahun. Urutan
turunnya ayat-ayat Al Quran pun tidak dari Al Fatihah hingga An Nas. Akan tetapi,
terkadang ada yang langsung diturunkan satu surat secara utuh, ada pula yang

sebagian dan sebagian yang lain di kemudian hari.

Urutan surat dan ayat yang ada pada saat ini ialah ketika Al Quran dihimpun dan
dibukukan dalam sebuah mushaf yang baku setelah Nabi Muhammad meninggal.
Ketika itu, jika wahyu turun, maka beliau membacakannya di hadapan para
sahabat. Kemudian, para sahabat itu pun menghapalkannya dan sebagian yang lain
ada pula yang menuliskannya dengan media pelepah kurma, tulang belulang, atau
kulit binatang. Tidak jarang, para sahabat menyetorkan hapalannya kepada Nabi
untuk dikoreksi jika ada kesalahan. Nabi Muhammad pun setiap bulan Ramadhan
selalu menyetorkan bacaannya kepada Malaikat Jibril. Hal ini dilakukan dengan

maksud menjaga kemurnian dan keaslian bacaan Al Quran.

Pada masa khalifah Abu Bakar, beliau mulai membentuk sebuah panitia
pengumpulan Al Quran. Sebabnya, di masa kekhalifahannya terjadi perang
Yamamah dan 70 sahabat penghapal Al Quran meninggal di medan jihad. Sahabat
Umar pun menyampaikan kekhawatiran akan hilangnya Al Quran karena para
sahabat berguguran dalam perang. Maka, Abu Bakar pun memulai kodifikasi Al

Quran, setelah sebelumnya sempat menolak karena hal itu tidak pernah dilakukan

23



oleh Nabi Muhammad. Abu Bakar memerintahkan Zaid bin Tsabit sebagai ketua
panitia pengumpulan mushaf Al Quran. Akan tetapi, usaha kodifikasi pada masa
Abu Bakar itu tidak sampai dibukukan secara baku dalam bentuk mushaf, karena
masa pemerintahannya yang terbilang cukup singkat, hanya 2 tahun, selain beliau

juga berfokus pada stabilitas umat pasca meninggalnya Nabi..

Usaha pun dilanjutkan pada masa kekhalifahan Utsman bin Affan. Beliau melihat
dengan semakin meluasnya area kekuasaan umat Islam, semakin besar pula
kebutuhan untuk mempelajari Al Quran dengan baik. Sebab, meluasnya wilayah
membuat semakin beragamnya dialek dan cara pelafalan huruf di dalam Al Quran.
Untuk mencegah terjadinya perang karena klaim pemegang otoritas bacaan Quran,
Utsman bin Affan kemudian mengumpulkan seluruh bacaan dan menyeleksinya
pada riwayat yang sahih saja. Dikumpulkanlah itu semua dan disatukan dalam
sebuah mushaf yang disebut Mushaf A/ Imam. Mushaf inilah yang kemudian
diperbanyak untuk disebarkan ke seluruh wilayah kekuasaan umat Islam pada saat
itu.

Dari sini, dapat dipahami bahwa kodifikasi Al Quran atau Jaz'ul Quran terjadi tiga
kali. Pertama ialah pada masa Nabi Muhammad Saw. Kedua pada masa Abu Bakar
Ash Shiddiq. Ketiga ialah pada masa Utsman bin Affan.??

Akan tetapi, pada saat itu, penulisan Al Quran baik pada masa Nabi Muhammad,
Abu Bakar, maupun Utsman, masih dilakukan secara sederhana. Penulisan itu
masih belum menggunakan tanda baca seperti yang dikenal sekarang. Pemberian
tanda baca (syakal) baru dilakukan pada masa khalifah Abdul Malik bin Marwan
dari Dinasti Umayyah. Sementara itu, yang berjasa memberikan tanda titik di Al
Quran, yang berguna untuk membedakan antara misalnya huruf ba, ta, dan tsa,

ialah Abu Aswad Ad Duali dan menurut pendapat lain ialah Yahya bin Umar.?
Keutamaan Al Quran

Menurut Syaikh Yusuf Al Qardhawi, ada beberapa keutamaan ada beberapa

keutamaan dari Al Quran?

Pertama, Al Quran merupakan kitab yang diturunkan oleh Allah. Seluruh isi Al

Quran adalah firman Allah. Karenanya, semua isinya pastilah mengandung

22 Pengantar Studi Ilmu Al Quran, hlm. 151-171
23 Tafsir Al Quran Al ‘Adzhim, hlm. 50
2 Yusuf Al Qardhawi, Bagaimana Berinteraksi dengan Al Quran, (Jakarta: Al Kautsar, 2000).

24



kebenaran. Malaikat Jibril diutus untuk menyampaikan Al Quran kepada Nabi
Muhammad. Kemudian, Nabi Muhammad ditugaskan untuk menyampaikan
kepada manusia lainnya, lafazh sekaligus maknanya, dan dicontohkan pula dalam

kehidupan beliau.
Kedua, Al Quran merpakan kitab yang terpelihara. Lafazh Al Quran tidak pernah

berubah dari zaman ke zaman. Allah sendiri yang menjanjikan akan

memeliharanya, sebagaimana firman-Nya di surat Al Hijr ayat 9,

~

(4) sl 45 30 5 22

“Sesungguhnya Kamilah yang menurunkan Al Quran, dan pasti Kami (pula) yang

akan memeliharanya”

Para penghapal Al Quran (buffazh) jumlahnya tidak pernah berkurang, bahkan
terus bertambah. Merekalah yang oleh Allah diamanahi menjaga Al Quran. Banyak
orang yang sejak dahulu ingin mengubah Al Quran, tetapi selalu gagal usahanya.
Ada juga yang ingin memusnahkan Al Quran dengan membakar kitabnya, tetapi
justru mereka yang celaka di akhir hidupnya. Sekalipun mushaf itu terbakar, maka

sesungguhnya Al Quran itu tetap terjaga di dalam ingatan para penghapalnya.

Ketiga, Al Quran merupakan kitab yang memiliki banyak mukjizat. Perihal
mukjizat Al Quran, sudah dibahas di bagian sebelumnya.

Keempat, Al Quran merupakan kitab yang menjelaskan dan dimudahkan. Telah
hadir kepada kita berbagai penafsiran atas Al Quran, dari zaman para sahabat
hingga hari ini. Al Quran semakin menjelaskan berbagai keagungan Allah kepada

kita. Penjelasan mengenai tafsir Al Quran akan dilakukan pada bagian setelah ini.

Kelima, Al Quran merupakan kitab yang meliputi semua sisi agama. Baik sisi
agidah, syariat, maupun akhlak. Semuanya pun telah dicontohkan oleh Nabi
Muhammad.

Terakhir, Al Quran merupakan kitab yang cocok untuk semua manusia di semua
zaman. Tidak pernah Al Quran itu out of date sehingga perlu dilakukan wpdate.
Seluruh firman Allah di dalam Al Quran sudah final. Meskipun Al Quran itu
berbahasa Arab, bukan berarti hanya cocok bagi orang Arab saja. Buktinya, ahli Al

Quran itu tidak semuanya orang Arab.

25



Tafsir Al Quran

Sebagai seorang muslim yang mengimani Al Quran, sudah sepatutnya berupaya
untuk memahami Al Quran ini. Pemahaman kita terhadap Al Quran ialah melalui
penjelasan-penjelasan yang disampaikan oleh para ulama yang disebut dengan
tafsir. Secara bahasa, menurut Khalid al Akk dalam kitabnya, Ushu/ at Tafsir wa

Qawa’idub, arti dari tafsir ialah Wby 5 (xS, penyingkapan dan penerangan.?
Sementara menurut Khalid bin Utsman al-Sabt, makna secara bahasa ialah (.50
oWl 5, yang artinya juga tidak jauh berbeda yakni penyingkapan dan penjelasan.?¢
Dalam kamus Lisanul ‘Arab, dijelaskan bahwa tafsir berarti mengungkap sesuatu

yang tertutup. Kamus Al Munawwir menerangkan bahwa kata . bermakna

memeriksa, memperhatikan, menerangkan, dan memperlihatkan.

Secara istilah, menurut Az Zarkasyi tafsir ialah?’
4:A§.>-j sl Ty cagles Olag cdos as Je j}l\ & S v@; ;.LC )

“Ilmu tafsir adalah ilmu yang membantu untuk memahami Kitabullah yang
diturunkan kepada Nabi-Nya, Muhammad Saw., penjelasan dan makna-maknanya,

dan mengeluarkan darinya hukum-hukum dan hikmah.”

Sementara itu, menurut Khalid al Akk
BJYJAA;JJQM@QJJJgﬂ\w\jijuj&?\&@bf
5l

“Penjelasan makna dari ayat-ayat dan berbagai konsekuensinya, kisah-kisahnya,
dan sebab-sebab dari turunnya dengan lafazh yang menunjukkan pada konsep-
konsep yang jelas” 28

Selain ilmu tafsir, terdapat juga kaidah-kaidah tafsir (sl 4¢18). Menurut Khalid
bin Utsman al-Sabt, kaidah tafsir adalah:

25 Khalid Al Akk, Ushul at Tafsir wa Qawa’idubu, (Beirut: Dar an Nafais, 1968), hlm. 30
26 Khalid Utsman al-Sabt, Qawa’id at Tafsir, (al Jizah: Dar Ibn ‘Affan, 1999), hlm. 25
27 Al Itqaan, hlm. 760

28 Ushul at Tafsir wa Qawa’idubu, hlm. 30

26



33Lina V) 8 S B yme g aidaal) OT A las bla) U] 8 o & AU IEERN]
Lgis

“aturan-aturan umum yang digunakan untuk memaknai Al Quran al ‘“Azhim serta

cara untuk menerapkan aturan-aturan tersebut”?’

Jadi, untuk dapat menafsirkan suatu ayat, ahli tafsir juga perlu untuk memperdalam
kaidah tafsir agar dalam menafsirkan Al Quran semakin baik. Beberapa buku yang
membahas mengenai kaidah tafsir di antaranya ialah A/ Igaan fii ‘Ulnm al Qnran
karya Imam Jalaluddin as Suyuthi, Ushu/ at Tafsir wa Qawa’idubu karya Khalid al
Akk, Qawa’id at Tafsir karya Khalid Utsman al-Sabt, Kaidah Tafsir karya Quraish
Shihab, dan Kaidah-Kaidah Tafsir karya Salman Harun.

Secara umum, cara untuk menafsirkan Al Quran terbagi dua. Pertama, tafsir
dengan riwayat (bz/ ma’tsur) yakni menafsirkan Al Quran dengan ayat Al Quran lain,
kemudian dengan hadits Nabi, dan dengan pendapat para sahabat serta tabi’in.
Contoh dari tafsir bzl ma’tsurini ialah Jaami’ al Bayaan ‘an ta’wiil Aay Al Quraan karya
Imam Abu Ja’far Ath Thabari dan Tafsizr Al Quraanil ‘Adzgbiim karya Imam Abu
Fida Ismail ibn Katsir. Kedua, ialah tafsir bir ra’yi atau dengan rasio. Contoh dari
tafsir dengan corak ini ialah Tafsir A/ Kasysyaf ‘an hagaiq Ghawamidh At Tanzil wa
Uyun Al Agawil fi Wujnh At Ta’wil karya Imam Az Zamakhsyari dan Tafsir Jalalain
karya Imam Jalaluddin Al Mahalli dan Imam Jalaluddin As Suyuthi. Menyikapi
tafsir bi/ ra’yz, Syaikh Mahmud Al Khaththan mengingatkan untuk berhati-hati agar
tidak terjerumus pada paham yang menyimpang. Seperti Tafsir Al Kasysyaf yang
cenderung pada pemikiran Mu’tazilah namun memiliki keluasan dalam segi
kebahasaan karena Imam Az Zamakhsyari ialah seorang ahli balaghah dan

ma’ani.30

Sementara itu, terkait dengan metodologi tafsir, umumnya para penafsir tergolong
menjadi dua. Pertama, ialah metode #2A/i/i yakni metode analitis yang menganalisis
ayat Al Quran secara menyeluruh dan berurutan dari Surat Al Fatihah sampai
dengan surat An Nas. Kedua, ialah metode maudhui,yakni metode tematik dengan

mengumpulkan ayat-ayat Al Quran yang membahas tema-tema tertentu. Seperti

2 Qawa’id at Tafsir, hlm. 29
30 Pengantar Studi Ilmu Al Quran, hlm. 434-460

27



Ar Raghib Al Ashfahani yang menulis Mu jam Mufrodat fil Quran yang berisi kosa
kata dalam Al Quran, Abu Ja’far An Nahhas yang menulis .A» Nasikh wa Mansukh

yang membahas mengenai nasikh dan mansukh di dalam Al Quran.3!

Selain kitab tafsir klasik, kita juga mengenali kitab tafsir modern yang umumnya
sudah menggabungkan beberapa corak dan metodologi penafsiran. Beberapa di
antaranya ialah A/ Jawahir fi Tafsir Al Quran karya Syaikh Tanthawi Jauhari, seorang
pengajar di Darul Ulum Mesir, Tafsir A/ Manaar karya Syaikh Muhammad Abduh
dan Rasyid Ridha, seorang pejuang modernisme Islam dari Mesir, Tafsir fii Zhilaalil
Quran karya Sayyid Quthb, seorang aktivis Ikhwanul Muslimin, dan Tafsir A/ Muniir
karya Syaikh Wahbah Az Zuhaili, seorang ahli Fiqih dan Al Quran dari Syria.

Di Indonesia, beberapa ulama tanah air juga telah menuliskan berbagai kitab tafsir.
Di antaranya ialah Marah Labid li Kasyfi Ma’aani Al Quraan Al Majizd karya Syaikh
Muhammad bin Umar atau yang lebih dikenal dengan Imam An Nawawi Al
Bantani, Tafsir A/ Azharkarya Buya Haji Abdul Malik Karim Amrullah (HAMKA),
seorang ulama penggerak organisasi Muhammadiyah yang juga ketua MUI
pertama, dan Tafsir A/ Misbah karya Prof. M. Quraish Shihab, pakar ilmu Al Quran

di Indonesia.
Tadabbur Al Quran

Selain melalui tafsir Al Quran, yang membutuhkan berbagai macam persyaratan,

pemahaman kita terhadap Al Quran dapat pula melalui Tadabbur Al Quran.

Secara bahasa, tadabbur ;% berasal dari kata ; < > yang artinya adalah ‘menunjuki

pada akhir dari sesuatu dan yang ada sesudahnya.’?> Khalid Utsman as Sabt
menjelaskan, bahwa makna tadabbur al Quran adalah memperhatikan apa-apa
yang ada di bali lafaazh, berupa makna, pelajaran, dan tujuannya, yang dengan itu
dapat disarikan ilmu-ilmu yang bermanfaat dan amalan-amalan yang

membersihkan (diri yang menadabburinya).33

Tadabbur Al Quran ialah memikirkan dan merenungi ayat-ayat Al Quran untuk

dapat memahami makna, hikmah atau pun maksudnya. Tadabbur Al Quran juga

31 Ihidhlm. 430
%2 Mu’jam Magqayis al Lughah, Jilid 2, hlm. 324-325
3 Al Khulashah fii Tadabbur al Quran al Karim, hlm. 13

28



terkadang diartikan sebagai mengamalkan Al Quran karena itulah buah

daripadanya.

Meskipun Al Quran merupakan kitab suci yang memiliki keindahan bahasa, makna
yang mendalam, serta mengandung berbagai mukjizat, bukan lantas kitab ini tidak
bisa dipahami sama sekali oleh manusia. Beberapa orang liberalis ada yang berkata
bahwa Al Quran itu menggunakan bahasa “langit” sechingga tidak boleh ada
seorang pun yang boleh menafsirkan dan karenanya semua penafsiran terhadap Al
Quran menjadi relatif. Pandangan seperti ini selain tidak relevan, juga
menunjukkan ketiadaan ilmu mengenai Al Quran pada yang mengucapkannya. Asy
Syathibi berkata, “Meskipun Al Quran itu membuat orang-orang fasih tidak
berkutik dan melemahkan para ahli balaghah untuk membuat seperti Al Quran,
hal ini tidak lantas menjadikan Al Quran itu keluar dari tata bahasa Arab yang
biasa diucapkan orang Arab, sebagai kemudahan dari Allah untuk memahami

perintah dan larangan di dalamnya.?®

Beberapa ayat Al Quran yang memerintahkan tadabbur Al Quran, di antaranya,
(AY) FeS ST 4 Tadagd A1 28 i 2 O 35 Olgall 05505 S

“‘Maka apakalh mereka tidak menadabburi (memperbatikan) Al Quran? Kalau kiranya Al
Quran itu bukan dari sisi Allab, tentulah mereka mendapat pertentangan yang banyak di
dalamnya.” (An Nisa ayat 82)

Yang dimaksud yatadabbarnuna dalam ayat ini ialah yata’maluuna (merenungkan)3¢

atau yandzhurnuna (memperhatikan).3’
Syaikh Mutawalli asy Sya’rawi dalam tafsirnya menjelaskan, bahwa ayat-ayat yang
dimulai dengan kata 5, seperti pada ayat ke-82 dari Surat An Nisa ini,

menunjukkan adanya hal yang perlu mendapatkan perhatian bersama. Menurut
beliau, meski kata afalaa diartikan sebagai kalimat tanya, pada hakikatnya

memberikan perintah kewajiban kepada kita untuk menadabburi Al Quran.

34 Panduan Tadabbur Al Quran, hlm. 45
3 Ibid, hlm. 47

36 Tafsir Jalalain

37 Tafsir Al Muyassar

29



Perintah tadabbur Al Quran ini seiring dengan perintah untuk Zafakkur, tadzakknr,
ta’allum, dan ta’agqgul yang juga berulang kali disebutkan dalam Al Quran.?

(va) ST ISl Shads e T80 B o) T e

“Tni adalabh sebuah kitab yang Kami turunkan kepadamn pennb dengan berkah supaya mereka
menadabburinya (memperbatikan ayat-ayatnya) dan supaya mendapat pelajaran orang-orang
yang mempunyai fikiran.” (Shad ayat 29)

Yang dimaksud / yatadabbarn ialah i yatafakkaruu fii aayaatihi (antuk memikirkan
ayat-ayatnya).”’

Nabi Muhammad Saw. bersabda yang diriwayatkan oleh Bukhari,

-~ £8

Gt D B GST3I e OB 2l Gy ¥ OTAN O3k 8 ha) U 1e 06 R
)

Akan ada manusia yang kelnar dari tinmur, mereka membaca Al Quran, namun tidak sampai
melewati kerongkongan. Mereka melesat (meninggalkan) agama seperti anak panah yang

melesat dari busurnya.

Maksudnya, mereka membaca Al Quran namun tidak meresapinya ke dalam hati
sehingga tidak mengetahui maknanya dan tidak mengamalkannya.*’ Untuk itulah,
diperlukan adanya upaya untuk melakukan tadabbur atas ayat-ayat Allah yang
terdapat di dalam Al Quran.

Allah Swt. berfirman di dalam surat An Naml ayat pertama,
(V) gt S5 el Esle s” b
Thaa Siin, Inilah ayat-ayat Al Quran dan kitab yang jelas.

Menurut Ibnu Jarir at Thabari dalam tafsirnya, dijelaskan bahwa yang dimaksud

oleh ayat ini, penjelasan dari al Quran akan didapat oleh orang-orang yang

38 Tafsir Asy Sya’rawi, hlm. 2468
% Tafsir Al Muyassar
40 Ibhid, hlm.213

30



menadabburinya.*! Untuk itu, hasil dari tadabbur ialah kita dapat memahami

penjelasan dari ayat Al Quran yang dimaksud.
Faidah Tadabbur Al Quran

Dr. Khalid Abdul Karim Al Lahim dan Dr. Asma binti Rasyid Ar Ruwaisyid
menuliskan dalam bukunya, Pandnan Tadabbur Al Quran, setidaknya terdapat 4
faidah (keutamaan) dari tadabbur Al Quran,

Teguh di atas agama Allah.
Terwujudnya keabsahan amal kemudian diterima Allah
Mendapatkan keyakinan yang mendorong untuk beramal

=

Mendapatkan pelajaran yang bermanfaat untuk sekarang atau nanti

Demikianlah beberapa perkenalan kita dengan Al Quran. Insya Allah, dengan kita
mengenali Al Quran, kita akan semakin termotivasi untuk mendalami kandungan
maknanya, sehingga menjadi petunjuk bagi kehidupan keseharian.

Tadabbur Surat Al Fatihah

0 55 s () 230 30 (Y) Gl 25 4 BT (1) a3 30 2
'M\J,\J\ Lhe (1) M\ Lizall Gad) (o) Giaisd ) 5 A& s@(z)!
i (v) It Y 5 ,w;“ oad e

i |
I Dengan nama Allah Y ang Maha Pengasib, lagi Maha Penyayang |
Segala puji bagi Allah, Tuban semesta alam |
Yang Maha Pengasih, Maba Penyayang I
Pemilike hari pembalasan |
Hanya kepada Engkanlah kami menyembabh dan hanya kepada Engkanlah kanmi mobon

NI N

pertolongan

S

Tunjukilah kami jalan yang lurus

# Tafsir Ath Thabari, Jilid 5, hlm. 545

31



7. (yaitu) jalan orang-orang yang telah Engkan beri nikmat kepada mereka, bukan (jalan)
mereka yang dimurkai dan bukan (pula jalan) mereka yang sesat.

Seputar Al Fatihah

Kita semua pasti mengenal surat Al Fatthah. Dalam sehari semalam, sekurang-
kurangnya, surat ini kita ulang 17 kali dalam setiap rakaat Shalat. Belum lagi dalam
tradisi masyarakat kita, surat Al Fatihah sering dibacakan ketika hendak memulai
suatu kegiatan. Tentu, dengan terus menerus diulangnya surat ini, pasti memiliki

kandungan yang luar biasa. Mari kita pelajari sedikit kandungannya.

Mengenai sebab turunnya, dalam Tafsir Al Azhar karya Buya Hamka, disebutkan
ada tiga pendapat mengenai waktu turunnya surat ini. Pendapat pertama
mengatakan surat ini turun di Makkah. Sebagai surat pertama yang turun secara
lengkap dari awal hingga akhir. Pendapat kedua mengatakan surat ini turun di
Madinah. Sementara pendapat yang ketiga menyebut, dua kali surat ini turun.
Sekali di Makkah dan sekali lagi di Madinah.

Surat Al Fatihah bermakna pembuka. Sebab, surat ini berada di urutan terdepan
dalam kitab Al Quran. Sehingga, dikenallah ia dengan sebutan fatihatul kitaab,
pembuka kitab. Surat ini juga senantiasa diulang, dalam sehari berkali-kali dibaca.
Maka dikenallah ia dengan sebutan as-sab’ul masani, tujuh yang berulang. Surat ini
juga berisi pokok-pokok kandungan Al Quran, maka disebutlah ia dengan wmmul
guran, induknya Al Quran.

Penamaan ini diindikasikan dalam firman Allah di surat Al Hijr ayat 87, ( &k 14
‘.Ju!\ RRH @Gﬂ\ & k). Surat ini disebut sebagai ash shalat, berdasarkan pada hadits
(Gt Gdla (s G35 sm o)l &28). Surat ini juga dikenal dengan nama @/ hamdn,
karena di dalamnya terdapat zikir berupa kalimat tahmid pada ayat kedua. Disebut
juga sebagai A/ Quran Al ‘Azhim, karena surat ini mencakup makna global dari isi

Al Quran secara keseluruhan. Dikenal juga sebagai asy syifaa, berdasarkan pada

hadits (3% ;S0 s oS 220). Surat ini juga dikenal dengan nama 4/ asaas, karena di
dalamnya terdapat asas/dasar-dasar dari Al Quran.

Tema inti dari surat Al Fatihah tentulah perihal Tauhid. Sebab, tauhid itulah inti

dari ajaran agama kita. Selain tauhid, surat ini juga berisi kesaksian dan

32



pengharapan yang kita semua inginkan, yakni petunjuk dalam kehidupan. Insya
Allah, bagian ini akan dapat lebih jelas ketika kita mulai mengambil hikmah dari
ayat-ayat di bagian berikutnya.

Menurut Syaikh Nawawi al Bantani, dalam tafsirnya, Marah Labid li Kasyfi Ma’na
Al Quran al Majiid, ada empat pokok bahasan dalam surat Al Fatihah. Pertama,
ilmu ushul/dasar-dasar agama, yang termasuk di dalamnya pembahasan

ilahiyah/ketuhanan dalam ayat (3 &) Guldl o5 & 24D, pembahasan
nubuwwah/kenabian dalam (sile &2 340), dan pembahasan negeri akhirat dalam
ayat (54 03 2U). Kedua, ilmu furu’/cabang-cabang agama dan keagungan nilai
ibadah. Termasuk di dalamnya secara wmdliyah (harta benda) dan badaniyah
(lahir/jasmani), yang keduanya merupakan bagian dari kehidupan, seperti muamalat
dan munakahat. Hal ini tecermin dalam ayat (4% 26). Ketiga, ilmu mengenai
pemahaman yang sempurna, yakni ilmu akhlak, yang di dalamnya termasuk
istiqgomah di atas jalan kebenaran. Hal ini diisyaratkan pada ((is2d 26 3) dan
komitmen di atas syariah secara penuh pada (s biza). Terakhir, ilmu mengenai
kisah-kisah umat terdahulu, baik golongan para nabi, rasul, dan orang shalih ( R

e caddi) dan golongan orang kafir (G5Ual ¥ 3 2ele C3iaiddl 52).

Pembahasan
(V) p= g‘éj.s\ P
Dengan nama Allah Y ang Maha Pengasib, lagi Maha Penyayang

Permulaan Al Quran, sebagaimana kita dianjurkan memulakan segala sesuatu, ialah
dengan menyebut asma Allah. Menyebut asma Allah ini tentulah bukan tanpa
sebab. Segala sesuatu, dengan menyebut Allah di awalnya, artinya kita mengakui
bahwa ia hanya akan bisa terjadi atas izin Allah. Kita pun dapat melakukan sesuatu,
apa pun itu, atas pertolongan Allah. Dan kita melakukan segala sesuatu, karena kita

mengharap keridhoan Allah.

Apalah lagi kita memulai membaca kitab yang sangat mulia ini. Pasti harus
menyebut nama Allah. Kita membuka Al Quran bukan karena ingin disanjung

teman, namun karena mengharap Allah bertambah sayang. Kita mempelajari Al

33



Quran bukan karena ingin dilihat orang, namun karena menginginkan limpahan
rahmat dari Allah.

Sebagian ulama ada yang berpendapat, bahwa turunnya surat Al Fatihah ayat
pertama ini memberikan informasi mengenai siapa sebenarnya Tuhan yang
disembah oleh umat Islam. Pada ayat-ayat awal yang turun, Tuhan masih disebut
dengan kata Rabb, yang bermakna umum. Seperti di ayat pertama yang turun, igra
bismi rabbika. Nah, turunnya firman bismillah ini menegaskan bahwa Tuhan yang
disembah oleh umat Islam adalah Allah, yang bersifat, utamanya, ar rabman dan ar
rabiim.

Di ayat ini, Allah menyebutkan dua dari sekian banyak nama-nama-Nya. Yang
Allah sebutkan ialah ar rabman dan ar rabiim. Secara bahasa, menurut Quraish
Shihab menukil pendapat Ibnu Faris, kedua kata ini berakar kata sama, yakni 7z,
ha, dan mim. Semua kata yang berakar dari ketiga huruf tersebut bermakna

kelemahlembutan, kasih sayang, dan kehalusan.

Pendapat lain juga mengatakan, kata ar rabman artinya kasih sayang yang sempurna,
maka hanya Allah yang pantas memiliki kesempurnaan dari kasih sayang. Kasih
sayang Allah itu diturunkan kepada semua makhluknya, tanpa terkecuali, sesuai
dengan kadar yang ditetapkan-Nya. Kepada hewan, tumbuhan, jin, malaikat,
manusia baik yang beriman ataupun tidak, semua diberikan kasih sayang oleh
Allah.

Sementara itu, kata ar rabim, yang secara harfiah juga bermakna kasih sayang,
memiliki makna yang berbeda. Menurut pendapat Muhammad Abduh, sifat ar
rabiim artinya kasih sayang yang Allah berikan kepada hamba-Nya yang beriman di
hari kemudian. Kasih sayang ini berupa dihindarkan oleh-Nya hamba yang

beriman kepada-Nya dari siksa api neraka.

Mengenai apakah ayat ini bagian dari surat Al Fatihah atau bukan, ulama p berbeda
pendapat. Kelompok pertama menganggap ayat ini ayat pertama dari surat Al
Fatihah dan surat-surat lainnya, yakni berdasarkan pada giroah Makkah, Kufah,
serta fuqoha dari kalangan Ibnu Mubarak dan Asy Syafi’i. Pendapat lain
menyatakan bahwa ayat ini bukan bagian dari surat Al Fatihah, yang berdasarkan
pada giroah Madinah, Bushrah, Syam, dan fuqoha dari kalangan Maliki dan Al
Awzha’i. Aplikasinya, dalam shalat-shalat dengan bacaan yang dikeraskan, bagi

yang mengikuti pendapat mazhab Syafr’i, basmalah dibaca dengan suara keras, bagi

34



yang mengikuti pendapat mazhab Maliki, basmalah tidak dibaca sama sekali,
sementara bagi pengikut pendapat mazhab Hanbali, basmalah dibaca dengan suara

lemabh.

Konsekuensi lainnya, apabila lafazh basmalah ini menjadi bagian dari Al Fatihah,

maka ayat ketujuhnya ialah :30 b hingga akhir. Sementara, jika lafazh basmalah
bukan menjadi bagian dari Al Fatihah, maka ayat ketujuhnya ialah il 3k j\./c
hingga akhir. Demikian keterangan yang dinukil dari banyak mufassir.

Adanya perbedaan pendapat ini penting kita pahami. Sebab dalam beberapa

kesempatan, ada yang merasa anch ketika imam tidak memulakan Al Fatihah
dengan membaca basmalah. Padahal, ada ulama yang berpendapat demikian.
Semoga, dengan kita mengetahui hal ini kita dapat sama-sama belajar, bahwa
berbeda pendapat itu sudah sangat biasa, bahkan di kalangan ulama. Dan tidak
boleh mengklaim pendapatnya paling benar, apalagi ditambah juga klaim pendapat
orang lain pasti salah. Kita boleh berpendapat, selama itu berdasar, dan orang lain
pun bisa berpendapat, sejauh memiliki dasar. Meski demikian, bagi seorang imam
sudah sepatutnya bersikap bijak dengan mengikuti mazhab mayoritas dari tempat

yang dia imami.

Syaikh Nawawi al Bantani dalam tafsirnya juga menguraikan makna sembilan huruf
yang ada pada ayat basmalah ini. Huruf <« bermakna memulai dengan nama A/ah
al Bashiir (Maha Melihat). Huruf (« bermakna memulai dengan nama A/ah as
Saami’ (Maha Mendengar). Huruf  bermakna memulai dengan nama A/ab al
Majiid Mahamulia) dan a/ Maliik (Maha Menguasai). Huruf | bermakna memulai
dengan asma Allah. Huruf J bermakna memulai dengan nama Allah al Lathiif
(Mahalembut). Huruf ¢ bermakna memulai dengan nama A/ah A/ Haadii (Maha
Memberi Petunjuk). Huruf » bermakna memulai dengan nama A/ah Ar Razzaaq
(Maha Pemberi Rezeki). Huruf ¢ bermakna memulai dengan nama A/ah Al Haliim
(Maha Penyantun). Terakhir, huruf & bermakna memulai dengan nama A/ah An
Naafi" (Maha Pemberi Manfaat) dan .47 Nuur (Maha Pemberi Cahaya).

Hikmah yang dapat kita ambil dari ayat ini antara lain sebagai berikut. Pertama, Al
Quran, sebuah kitab yang sangat mulia, dimulai dengan bacaan yang sangat mulia,

yakni kalimat Basmalah. Artinya, kita pun harus memulai segala sesuatu dengan

35



basmalah. Insya Allah, pekerjaan yang dimulai dengan basmalah akan bernilai
ibadah. Kedua, di ayat ini disebutkan dua sifat Allah yang utama, yakni ar rabman
dan ar rabiim. Kita sebagai makhluk-Nya, sudah sepatutnya meneladani kedua sifat
Allah ini dengan saling berkasih sayang kepada sesama makhluk Allah. Kepada
manusia, hewan, tumbuhan, dan semuanya. Ketiga, ayat ini juga menjelaskan
intisari ajaran Islam, yakni Tauhid. Orang yang berlaku tauhid akan menujukan

segala aktivitasnya hanya untuk demi Allah semata, bukan yang lain.

sk

Pada ayat pertama, telah kita mulakan segala sesuatu, khususnya membaca Surat
Al Fatihah ini, dengan kalimat basmalah. Pada ayat kedua, kita lanjutkan dengan
kalimat hamdalah, yang berarti pujian paripurna kepada Allah.

(v) Gl &5 & Aad

Segala puji bagi Allah, Tuban semesta alam

Ayat ini pada pokoknya berisi ajaran tauhid. Menurut Buya Hamka dalam Tafsir
Al Azhar, sepenggal pertama merupakan fauhid ulubiyyah, dan penggalan kedua
berisi taubid rububiyah. Ayat ini, bila dalam keseharian, sering disebut sebagai
kalimat hamdalah. Sering kita baca saat mengakhiri sesuatu. Tandanya, kalimat ini
menunjukkan lagi syukur kepada Allah yang telah memperkenankan pekerjaan
kita, yang dirangkum dalam pujian kepada-Nya.

Dalam ayat ini, digunakan kata a/ bamdu, bukan asy synkra, karena di antara
keduanya menunjukkan ada penekanan makna yang berbeda. Asy syukru
menunjukkan rasa terima kasih dan syukur karena telah diberikan sesuatu.
Sementara, makna a/ hamdu jauh lebih luas, yakni kita memuji Allah dengan seluruh
pujian yang pantas bagi-Nya, sebab sekalipun kita tidak merasakan diberi sesuatu
oleh Allah, pada hakikatnya semua merupakan pemberian dari-Nya. Artinya,
dengan menggunakan kata a/ hamdu, pujian itu diberikan semata-mata karena
memang hanya Allah yang berhak dipuji dan seluruh kemuliaan pada-Nya
membuat Allah patut untuk dipuji.

Penggalan pertama, a/ hamdulillaahi bermakna segala puji hanya bagi Allah. Memuji
dalam makna yang luas, karena segala sesuatu pun pada dasarnya berasal dari Allah.

Sebagaimana di ayat yang lalu, segala sesuatu terjadi karena izin Allah, dengan

36



pertolongan Allah, dan bertujuan mencari ridho Allah. Tidak ada sesuatu pun pada
hakikatnya pantas mendapat pujian. Kita sebagai manusia juga, jika mau jujur, tidak
pernah pantas untuk dipuji oleh orang lain. Itulah mengapa, ketika kita dipuji oleh
orang lain dianjurkan membaca tahmid. Artinya, kita mengembalikan pujian itu

kepada Allah, satu-satunya zat yang pantas dipuji.

Di penggalan pertama ini kita juga belajar mengenai Taubhid Ulubiyyah, yakni
keyakinan kita bahwa hanya Allah sebagai Ilah, Tuhan yang patut disembah. Tidak
ada satu pun memiliki hak untuk disembah. Penyembahan kepada Allah
hendaknya dilakukan secara total, artinya tidak membaginya kepada makhluk.

Penggalan kedua, rabbil ‘aalamiin bermakna Tuhan seru sekalian alam. Menurut
Ibnu Katsir, maksud dati ‘@alamiin yang merupakan bentuk jamak adalah segala
sesuatu selain Allah. Dengan kata lain, makhluk. Artinya, kita meyakini bahwa
Allah adalah satu-satunya Tuhan yang kedudukannya berbeda dari makhluk. Allah
adalah al-Khaliq, sang pencipta. Sementara selain Allah adalah makhluk, yang
diciptakan.

Allah adalah Rabb bagi semua makhluk-Nya, baik yang mengakui ketuhanan-Nya
maupun tidak. Sebab, ketuhanan Allah tidaklah membutuhkan pengakuan dari
makhluk-Nya. Bahkan, seandainya seluruh makhluk di alam semesta ini
mengingkari-Nya, niscaya kekuasaan Allah tidaklah berkurang sedikit pun dan
status-Nya sebagai Rabbul ‘aalamiin tidaklah terganggu.

Pada penggalan kedua ini, kita belajar tentang Taubid Rububiyyah, yakni keyakinan
bahwa hanya Allah, Tuhan yang mengatur segala makhluk. Tidak ada satu pun zat
yang bisa mengatur alam raya ini, selain hanya Allah. Allah menciptakan sebuah
sistem keteraturan alam raya, sehingga dapat terjamin kelangsungan hidup seluruh

makhluknya.

Kokok
Ayat ketiga, Allah kembali mengulang dua sifat-Nya yang mulia
(¥) o= g‘;jj\

Yang Maha Pengasih, Maha Penyayang
Pada ayat ketiga ini, Allah mengulang kembali dua sifat yang telah disebutkan di

ayat pertama, yakni Ar rabmaan dan ar rabiim. Diingatkan sekali lagi, kepada kita,

37



bahwa teladanilah kedua sifat Allah ini. Sifat pengasih dan penyayang kepada siapa
pun. Meski kasih sayang kita tidak akan pernah mampu mencapai kata sempurna,
sebab hanya milik Allah segala kesempurnaan, bukan berarti menjadikan kita bisa

meninggalkan sifat ini.

Ada juga pendapat yang mengatakan, bahwa dengan diulanginya kedua sifat ini
adalah bentuk penegasan, rahmat Allah di atas segalanya. Di dalam sebuah hadits
pun dikatakan, rahmat Allah mendahului murka-Nya. Dapat dilihat, bila di ayat
sebelumnya dikatakan Allah merupakan Tuhan yang menguasai segala sesuatu,
bukan berarti itu akan mengarah pada kesewenangan. Justru, penguasaan Allah

atas segala sesuatu berarti danya rahmat Allah atas segalanya.

kokck

Di ayat keempat, Allah menginformasikan kepada kita mengenai kejadian yang

amat penting, yakni hari kemudian.
(8) G g3 Mo

Pemilik bari pembalasan

Di sini, Allah mengabarkan mengenai kejadian hari pembalasan. Yaum ad diin
artinya hari pembalasan. Maksudnya ialah hari kiamat dan alam sesudahnya. Allah
menegaskan, kejadian hari kiamat itu adalah sebuah kepastian. Tidak perlu ada
keraguan, sekalipun belum pernah kejadian. Ia pasti akan terjadi di hari yang

ditentukan.

Kata maalik bisa ditransliterasikan ke dalam bahasa Indonesia menjadi kata ‘milik’.
Artinya, menguasai, mengatur, dan menjadikan sesuatu yang dimiliki itu berada
dalam genggaman. Selain itu, kata zalik juga biasa menjadi gelar raja. Di kesultanan
Islam masa lampau, kita kenal gelar raja malikus shaleh dari negeri Aceh. Dalam
konteks ayat ini, dapat kita maknai bahwa Allah satu-satunya penguasa hari
pembalasan. Sehingga hanya Allah yang berhak tahu akan kejadiannya. Kita hanya
diberikan kabar perihal pertanda kedatangannya. Kita pun hanya diberitahu
kejadian apakah yang akan terjadi di hari itu. Akan tetapi, bagaimanakah
sebenarnya kejadian itu akan terjadi, tidak akan bisa kita bayangkan.

Kejadian mengenai hari kiamat dan setelahnya menjadi salah satu tema yang sering

diceritakan di dalam Al Quran. Kehidupan manusia, tidak terbatas pada alam dunia

38



saja, sebagaimana yang diduga oleh penganut paham sekuler. Sekuler berakar dari
bahasa latin saeculum yang artinya ‘di sini dan di saat ini’. Artinya, paham
sekularisme hanya memperhatikan kehidupan saat ini saja, kehidupan dunia saja,
dan di dunia fisik yang ada ini saja, tidak pada dunia lain yang hari ini masih ghaib.
Kehidupan setelah kematian tidak dipikirkan, sebab menurut mereka itu tidak pasti
dan tidak dapat dibuktikan. Sementara itu, bagi kita umat Islam, kepercayaan akan

kejadian hari akhir adalah salah satu dari rukun iman yang wajib diyakini.

Dampaknya, ketika paham sekularisme dibawa ke dalam kehidupan, orang itu akan
mengesampingkan agama dari berbagai sisi hidup. Atau setidaknya, agama hanya
urusan privat dan tidak perlu diperlihatkan pada publik. Meski memang ada
sebagian ibadah yang memang berada dalam ranah privat, seperti puasa, ada juga
sebagian lain yang harus berada di ruang publik, seperti haji dan shalat id. Terlebih
lagi jika kita melihat dari segi hakikat, bahwa segala sesuatu seharusnya diniatkan
sebagai ibadah. Sebagaimana yang telah diurai di penjelasan sebelumnya, segala
sesuatu terjadi atas izin Allah, atas pertolongan Allah, dan untuk mencari ridho
Allah. Untuk itu, pandangan yang memisahkan agama dari kehidupan,
mengesampingkan akhirat dari dunia, dan mengecilkan peran Tuhan dalam alam

semesta tidaklah sesuai dengan pesan tersirat yang dikandung oleh ayat ini.

Penting sekali bagi kita untuk paham akan hari kemudian. Hidup kita tak hanya di
dunia. Sebelum di dunia kita telah hidup di alam rahim. Seusai di dunia kita
memasuki alam kubur atau barzakh. Kemudian ditiupkan sangkakala kiamat, kita
masuk ke hari kebangkitan, atau ba’ts. Berikutnya kita akan dikumpulkan dalam
padang Mahsyar. Setiap manusia hanya akan menanggung perbuatannya masing-
masing. Dia pun hanya memikirkan dirinya sendiri. Selanjutnya kita akan
ditimbang segala amalan yang telah diperbuat pada hari Mizan. Amalan baik akan
dibalas sebagaimana perbuatan buruk pun akan dibalas. Tidak ada satu pun yang
luput. Pada akhirnya, melintaslah kita di atas jembatan shirat. Berlabuhlah kita pada

tempat yang abadi, antara surga atau neraka, tidak ada di antara keduanya.

Di dunia Barat, populer slogan YOLO (Yox Only Life Once), yang menandakan
adanya obsesi untuk memuaskan hidup di dunia yang dianggap hanya sekali saja,
sehingga sayang untuk dilewatkan tiap jengkal kenikmatannya. Paham ini tentu

keliru jika dilihat dari sudut pandang kita sebagai muslim.

39



Menurut Al Quran, manusia mengalami kehidupan dua kali dan kematian pun dua
kali. Perhatikan di Surat Al Baqarah ayat ke-28,

A2

1. 0t o ‘"g- 9;00;515 {o}"'g- 9}9024 f|o/‘°:‘;.}/ @ f}".c(.:’.e:/f
dj»fféi(‘{’%f&(‘&& jﬁ\('.«%f»[fd)r& .

“Bagaimana engkan ingkar kepada Allah, padahal kamn (tadinya) mati, lalu Dia
menghidupkan kamn, kemudian Dia mematikan kamu, laln Dia menghidupkan kamu
kembalr. Kemudian kepada-Nyalah kamu dikembalikan”

Dari ayat ini, Allah menjelaskan bahwa manusia pada awalnya dia mati (tidak ada
kehidupan). Kemudian, melalui proses bertemunya sel dari ayah dengan ibu, Allah
tiupkan ruh ke dalam kandungan, lalu dia lahir dan menjalani kehidupannya yang
pertama. Kehidupan yang pertama inilah yang kita lalui saat ini. Pada kehidupan
yang pertama ini, kita pun diberi petunjuk berupa Al Quran, diberi teladan dari
Nabi Muhammad Saw., diberi bimbingan melalui hidayah, dan diberi kesempatan
untuk menanam sebanyak-banyaknya kebaikan sebagai bekal menuju dua fase
berikutnya. Seusai jatah hidup yang pertama ini habis, masuklah manusia ke dalam
kematian yang kedua. Kita hidup di alam kubur, sambil menanti sangkakala Kiamat
dibunyikan. Lalu, setelah Kiamat itu terjadi, kita pun akan melalui fase kehidupan
yang kedua, yakni kehidupan di negeri akhirat. Kehidupan ini bersifat abadi dan
tiada akhir. Apa yang didapat di kehidupan yang kedua merupakan buah dari
kehidupan yang pertama.

Maka, sungguh sempit cara berpikir yang sekadar membatasi pada hidup yang
pertama ini, tanpa memperhatikan aspek kehidupan kedua. Sempitnya cara
berpikir itu akan membawa pada pola pikir yang keliru. Dari pola pikir yang keliru
itu, akan lahir tindak tanduk yang juga keliru. Akhirnya, cara kita menyikapi

kehidupan itu pun seluruhnya menjadi keliru.

Untuk itulah, sebagai manusia yang mengaku beriman kepada Al Quran ini,
perhatikanlah baik-baik pesan-pesan yang Allah sampaikan melalui firman-Nya,
khususnya yang berkenaan dengan hari akhir. Pemahaman lebih lanjut mengenai
hari akhir dapat kita pelajari di ayat-ayat Al Quran sesudah Al Fatihah. Artinya,
kita pun dimotivasi untuk lebih mendalami Al Quran untuk menyiapkan hari

kemudian. Karena kita akan menemui Sang Penguasa hari itu, Allah Ta’ala.

Pemahaman lebih lanjut mengenai hari akhir dapat kita pelajari di ayat-ayat Al
Quran sesudah Al Fatthah. Artinya, kita pun dimotivasi untuk lebih mendalami Al

40



Quran untuk menyiapkan hari kemudian. Karena kita akan menemui Sang

Penguasa hari itu, Allah Ta’ala.

kokck

Ayat kelima membincangkan mengenai persaksian kita kepada Allah.

L_\
zC{
[/_\

(c)é;.g;m \ 3 Gl

Hanya kepada Engkanlah kani menyembah dan hanya kepada Engkanlah kanii nobon
pertolongan

Setelah pada empat ayat pertama kita diperkenalkan mengenai Allah, di ayat kelima
kita mengakui kelemahan diri. Telah kita pelajari tauhid di ayat-ayat awal, maka kita
bersaksi di sepenggal yang pertama ayat ini. [yyaaka na ’budn. Hanya kepada Engkau,
Ya Allah, kami menyembah. Kita di sini telah mengikrarkan diri menjadi seorang
‘abid, atau hamba. Penyembahan kepada Allah ini hendaknya dilaksanakan secara
totalitas. Inilah pokok dati %baadah, penghambaan.

Di sepenggal yang berikutnya, kita lanjutkan pendirian kita. Wa syyaaka nasta’iin.
Dan hanya kepada Engkaulah, Ya Allah, kami memohon pertolongan. Memohon
pertolongan menjadi konsekuensi bila kita telah bergantung pada sesuatu. Karena
kita telah menghambakan diri, maka sudah sepantasnyalah kita tidak memalingkan
diri lagi kepada zat lain untuk mengharap pertolongan. Inilah pokok dari is#z’anabh,

meminta pertolongan.

Mengenai meminta tolong, kita seharusnya punya satu keyakinan. Segala sesuatu
terjadi pasti atas izin Allah. Maka dari itu, setiap punya urusan, mohonkanlah
pertolongan kepada Allah. Dalam keseharian, kita tentu pernah juga meminta
tolong kepada orang lain. Misal, ketika sakit meminta ke dokter untuk memberi
obat. Atau ketika belajar, meminta bantuan teman untuk menjelaskan. Hal
semacam itu diperbolehkan, namun hanya sebatas pada interaksi sosial saja. dalam
hati, kita harus mengiringi dengan keyakinan bahwa permintaan kita hanya kepada
Allah. Pada hakikatnya, hanya Allah yang memberi pertolongan. Dokter ataupun
teman, mereka hanyalah jalan datangnya pertolongan. Bukan pemberi

pertolongan.

Bila diri kita telah yakin bahwa hanya Allah yang bisa memberikan pertolongan,
kita bisa dengan mudah lepas dari makhluk. Dalam artian, tidak lagi

41



menggantungkan hidup kepada siapa pun. Tidak seolah-olah misalkan, karena kita
terlalu menggantungkan hidup pada teman, ketika teman itu pergi kita pun menjadi
sengsara. Orang lain hanya menjadi jalan datangnya kemudahan. Bukan sebab
datangnya kemudahan. Maka, dari ayat ini dapat kita ambil pelajaran. Lepaskan
harap pada makhluk, bergantunglah hanya kepada Sang Khalik.

Dua hal ini pada dasarnya saling berkait. Sekali kita mendeklarasikan diri sebagai
seorang hamba Allah, maka konsekuensinya adalah permohonan pertolongan
hanya kepada Allah saja. Bahkan, untuk bisa melakukan ibadah itu pun, harus
dengan pertolongan dari Allah.

Lebih jauh, kita pun akan merasa ada kaitannya dengan tidak tepatnya pandangan
sekularisme yang dibahas pada ayat sebelumnya. Tidaklah tepat jika kita hanya
membatasi diri berhubungan dengan Allah pada waktu ibadah saja atau di dalam
masjid saja, sementara di kehidupan sehari-hari tidak. Sebab, hubungan kita
dengan Allah pun terkait dengan keseharian yang memang butuh banyak
pertolongan. Maka, “meninggalkan Tuhan di masjid dan melepaskan Tuhan di luar

masjid” adalah kekeliruan fatal dalam berpikir.

Ayat ini menjadi salah satu ayat terpenting dalam hidup kita. Setiap hari, tujuh belas
kali sekurang-kurangnya, kita berikrar mengabdi dan memohon hanya kepada
Allah. Sayangnya, sebagian dari kita masih ada yang salah dalam membaca ayat ini.
Dahulu, guru tahsin saya pernah mengajarkan, jangan membaca iyyaaka menjadi
iyaka, tanpa tasydid. Sebab, artinya akan berlainan. Bukan lagi bersaksi kepada
Allah, melainkan kepada matahari. Tentu, ini menjadi fatal. Maka dari itu, harus

kita perhatikan lagi bacaan pada ayat ini dalam setiap bacaan kita.

*okok

Di ayat keenam hingga ketujuh ini, kita akan memohonkan sesuatu yang paling

penting dalam hidup. Yakni petunjuk.
() gzl bial) sy

Tunjukilah kami jalan yang lurus
Pada ayat sebelumnya, telah kita bersaksi bahwa kita hanyalah hamba daripada

Allah. Kemudian dilanjut kesaksian bahwa kita hanya akan memohon kepada

42



Allah. D1 ayat keenam inilah, muncul permohonan kita. Yakni, memohon petunjuk

kepada jalan yang lurus.
Mengapa kemudian kita memohonkan petunjuk? Bukan meminta yang lain?

Seringkali, jika diberikan kesempatan untuk meminta, kita akan meminta sesuatu
yang jangka pendek. Misalkan, meminta ditambah rejeki dalam bentuk materi.
Padahal, bukan itu sebenarnya kebutuhan kita yang paling mendasar. Kebutuhan
kita paling mendasar ialah petunjuk. Sekalipun misalnya, materi yang kita punya
berlimpah, apalah guna bila tanpa ditunjuki? Yang ada, kita justru menghamburkan
uang bukan di jalan yang diberkahi.

Itulah mengapa, kita harus meminta ditunjuki jalan. Bukan sekadar jalan, namun
jalan yang lurus. Bahkan, kita meminta agar iszzgomah (konsisten) di atas jalan yang

lurus itu.

Lantas, jalan lurus seperti apakah yang dimaksud? Mari kita cermati ayat ketujuh

dari surat ini untuk mendapatkan jawabannya.

sk

(v) U Y 5 pgle 3laiadl 22 2elle caadl i Do

(yaitn) jalan orang-orang yang telah Engkan beri nikmat kepada mereka, bukan (jalan)

mereka yang dimurkai dan bukan (pula jalan) mereka yang sesat.

Di bagian inilah kita memohonkan petunjuk itu yang lebih spesifik. Kita meminta
ditunjukkan jalan. Namun, kalau sekadar jalan semata, orang yang tersesat pun
berada dalam jalannya, namun tidak akan sampai pada tujuan. Seorang yang
menuju ke Bandung dari Jakarta, akan sampai jika melewati tol Cipularang. Namun
akan tersesat jika memasuki tol Merak. Meskipun keduanya sama-sama jalan, tetapi

ketika berbeda tujuan, tak akan pernah didapat apa yang dimaksud.

Maka dari itu, kita mohonkan petunjuk kepada jalan yang telah diberikan kepada
sebagian orang. Yakni, orang yang Allah berikan nikmat kepada mereka. Siapakah
mereka? Ialah para Nabi, Rasul, Syuhada, Ulama, dan orang-orang shalih. Jalan

itulah yang kita pahami sebagai agama Islam.

Mari kita buka Surat An Nisa ayat 69-70,

43



2

s Gatals G o 1odle o sl 0 o 21,6 032 ‘3“84’
(V) GE L 13550 0 2 2ad G5 (19) Wy GAdy <205 amlial

“dan barang siapa yang menaati Allah dan Rasul (Mubammad) maka mereka itu akan
bersama-sama dengan orang yang diberikan nikmat oleh Allah, (yaitn) para nabi, shiddigin
(para pecinta kebenaran), orang-orang yang mati syabid, dan orang-orang shaleh. Mereka itulah
teman yang sebaik-baiknya. Yang demikian itu adalah karunia dari Allah dan cukuplah
Allah Y ang Maba Mengetahui”

Jalan para Nabi, orang berkarakter shiddig, para syuhada, dan orang yang shaleh.
Jalan seperti apakah itu? Jalan itu tiada lain tiada bukan ialah agama Islam itu

sendiri.

Bagaimana kita memahami agama Islam? Kita akan kesulitan apabila memahami
Islam hanya dari melihat perilaku orangnya. Karena, sudah banyak orang yang
beragama Islam namun tidak menunjukkan kepribadian Islami. Untuk paham
agama Islam, pahamilah Al Quran dan Hadits. Keduanya merupakan sumber
otentik dari ajaran Islam. Untuk bisa memahami Al Quran dan Hadits, ikutilah
para ulama yang keilmuan dan kepakarannya diakui. Sebab, kita akan sangat
kesulitan untuk bisa memahami Al Quran dan Hadits secara utuh tanpa melalui
bimbingan para ulama. Ketika ingin memahami hukum, pelajarilah figih dan
turunan-turunannya. Ketika ingin memahami Al Quran, pelajarilah ilmu tafsir dan

turunan-turunannya. Begitu pula yang lainnya.

Karena kalimat ini ada di surat pembuka Al Quran, jelaslah yang dimaksud adalah
untuk mengantarkan kita pada petunjuk yang lebih luas. Itulah Al Quran dengan
113 surat setelah surat Al Fatihah ini. Di dalam Al Fatihah kita telah menemukan
pokok dan inti, maka pahamilah secara lebih mendalam dengan membuka ayat-

ayat berikutnya.

Sebagian ulama ada yang berpendapat, ayat ini merupakan penanda awal bahwa di
dalam Al Quran nanti, akan dijelaskan mengenai jenis-jenis jalan yang manusia
tempuh. Sebagian menempubh jalan yang Allah berikan nikmat atasnya, yakni jalan
keimanan. Sebagian lagi orang yang menempuh jalan yang dimurkai. Sebagian
terakhir adalah orang yang menempuh jalan kesesatan. Ada ulama yang

berpendapat mereka yang dimurkai ialah Yahudi dan yang tersesat adalah Nasrani.

44



Jenis-jenis hidayah

Di dalam dua ayat terakhir surat Al Fatihah, kita meminta diberikan hidayah, yang
akan menunjuki kita kepada jalan yang benar dan menghindarkan kita dari jalan
yang salah. Syaikh Wahbah az Zuhaili dengan mengutip pendapat Muhammad
Abduh menuliskan di dalam tafsirnya, ada lima jenis hidayah:

Pertama, hidayatul ilbamul fitri. Yakni, hidayah berupa ilham akan kefitrahan.
Seperti, fitrah manusia ketika lapar, ia akan mencari makanan. Ketika haus, ia akan
mencari minuman. Hidayah semacam ini, diberikan baik pada manusia maupun

hewan. Pemberiannya pun sudah ada, bahkan sejak masa belia.

Kedua, bidayatul hawaas. Yakni, petunjuk berupa penganugerahan indra. Seperti
mata untuk melihat, kaki untuk berjalan, lidah untuk mengecap, dan sebagainya.
Petunjuk semacam ini pun diberikan kepada manusia maupun hewan. Akan tetapi,
pada manusia, pemberian petunjuk semacam ini melalui tahapan. Ketika masih
bayi, ia baru bisa menangis. Lalu ia mulai belajar berjalan dan berbicara. Hingga

akhirnya ketika dewasa, telah mampu ia gunakan seluruh indranya.

Ketiga, hidayatnl 'agl. Y akni, petunjuk yang Allah beri berupa penganugerahan akal.
Inilah petunjuk yang hanya Allah beri kepada manusia, tidak pada hewan. Seluruh
manusia diberi kemampuan akal. Dengan akal ini, mampulah ia berpikir. Dari hasil
olah pikirnya, ia bisa membedakan antara yang baik dan buruk. Bisa pula ia
menunjuki jalan kehidupan yang mesti dijalani. Menjaganya dari perilaku dosa dan

perbuatan menyimpang, dan mampu pula mengendalikan hawa nafsu.

Keempat, hidayatud diin. Yaitu penganugerahan dari Allah berupa agama yang
lurus. Dengan petunjuk berupa agama yang lurus ini, dimilikilah olehnya keimanan
yang benar. Diagungkan olehnya kekuasaan Allah yang Mahaagung. Dikerjakanlah
olehnya berbagai macam ibadah. Disyukuri tiap nikmat Allah, baik yang ia bisa

indrai maupun yang berada secara batin.

Hidayah semacam ini hanya diberi kepada sebagian manusia. Sebab, Allah beri
kebebasan pada manusia untuk mengambil hidayah. Sebagaimana difirmankan-
Nya, bahwa Allah menganugerahi manusia petunjuk pada dua jalan. Jalan

kebenaran dan jalan kesesatan. Jalan kebahagiaan dan jalan kesengsasaraan.

Bila manusia itu mau menggunakan akal sehatnya, menundukkan nafsunya,

mengalahkan gengsinya, tentulah jalan kebenaran yang menuju kebahagiaan hakiki

45



yang ia ambil. Sekalipun misalnya, ada kesulitan yang menghampirinya. Namun,
tersebab pada keyakinannya atas petunjuk Rabbnya, ia tetap teguh di atas jalan

hidayah atas agama yang lurus itu.

Kelima, ialah Hidayatul ma'unnah wat tawfiiq lissiiri fii thoriiqil hoiri wan najaah. Y akni,
petunjuk berupa pertolongan dari Allah dan taufiq dari-Nya untuk menempuh
jalan kebaikan dan keselamatan. Inilah hidayah yang paling spesifik. Untuk berada
di atas agama yang lurus, serta istiqgomah tetap tegak dan teguh di atas jalan lurus
itu.

Itulah lima jenis hidayah yang kita mohonkan dalam shalat. Hidayah yang bukan
sekadar hidayah. Namun hidayah untuk berada di atas jalan yang lurus, serta
istiqgomah di atas jalan itu. Agar kita menjadi orang yang diselamatkan Allah dari

jalan orang yang Dia murkai maupun yang tersesat dalam perjalanan.

Maka, bila kita telah Allah tunjuki Islam, agama yang lurus, marilah kita berpegang
teguh dalam komitmen keislaman kita. Tidak menyimpang dari jalan kebenaran.
Serta tidak pula menyebut yang menyimpang merupakan yang lurus, sehingga
kacau hidup sejak alam pikiran.

Teruslah belajar agar semakin yakin dalam komitmen keislaman. Sehingga selama

hayat dikandung badan, keyakinan itu terjaga sepanjang zaman.

Mintalah pada Allah petunjuk, dan minta pula pertolongan agar mampu istiqomah
di atas petunjuk itu.

Keutamaan Al Fatihah

Surat Al Fatihah memiliki banyak sekali keutamaan. Di antara banyak keutamaan
Al Fatithah, surat ini adalah surat yang tidak pernah turun semisalnya pada kitab-
kitab yang diberikan kepada nabi terdahulu, berdasarkan pada sebuah hadits:

oL A e S 3 Y 5505 G A T L

“Tidak pernab diturunkan oleh Allah pada kitab Tanrat dan tidak juga pada kitab Injil
semisal dengan unmnl Quran (Al Fatihah)”

Hadits Riwayat At Tirmidzi

46



Keutamaan lainnya, seperti yang disebutkan dalam sebuah hadits Qudsi Riwayat
Imam Bukhari, bagaimana “interaksi” hamba dengan Rabbnya ketika membaca Al
Fatihah di dalam shalat,

JUB log e @ Lo o 2 S Gl 32

Dari Abu Hurairah (radiyallabu ‘anhn, semoga Allah meridhainya), dari Nabi Mubammad
Saw. (shalawat dan salam semoga terlimpalh kepadanya), beliau bersabda

GG 5 B6 piix 6 ol sl wea T 1 Do Jo os

Barangsiapa yang shalat, namun di dalam shalatnya tidak membaca Umninl Quran (Surat
Al Fatihah) maka (shalat itu baginya) kbidaj (tidak sempurna, atan tidak sabh), dinlang tiga
kali (kata kbidaj itu dinlang tiga kali)

i foﬁ/- & <o, o/; e
PGy 3153 O35 Gy B8 Y (s

Remudian berkata (seseorang bertanya) kepada Abu Hurairah (ra): “Sesunggubnya Kami
(shalat) di belakang iman”

o
TB

sk o e m Jo &0 32 Las 0l L 1 s 1312 QS

Maka dijjawab (oleh Abu Hurairah): bacalah di dalam dirimu (surat Al Fatibah secara
perlaban) karena aku mendengar Rasulullah Saw. bersabda

Jﬂuug,\iﬁj M&Aﬁé:j’ujw A \Wﬂ”:@@ﬁ\ﬁ

Allah Subbanabu wa Ta'ala (Swt., Maha Suci Allah dan Mabha Tinggi yang tidak ada
sesuatu pun yang menandingi ketinggian-INya) berfirman (di dalam hadits qudsi): “Akn
(Allah) membagi shalat antara Akn dan hamba-Ku menjadi dua. Separuh untuk-Ku dan
separubnya lagi untuk hamba-Ku, dan untuk hamba-Ku, apa-apa yang dia minta

e i JW a6 {sW o & Jadi) A J6 6

Matka apabila hamba-Ku berkata (di dalam shalatnya) { Albamdulillahi rabbil ‘aalamiin —
Segala puji bagi Allah, Rabb sarwa sekalian alam}, Allah Ta'ala berkata, “hamba-Ku

mennfi-Ku”

47



GaE ele St e g Je {9 29} JG 1343

Dan jika (hamba-Ku) berkata (di dalam shalatnya) { Arrabmaanirrabiim — Yang Maha
Pengasih, Maha Penyayang}, Allah Ta'ala berkata, “Hamba-Ku menyanjung-Kn”

L;‘ upj_e JU} cgstC— d')‘;' JU {u.:JJ\ r GJJ;G} J\g \:3;3

Dan jika (hamba-Ku) berkata (di dalam shalatnya) {Maliki yawniiddiin — Y ang Mengnasai
hari pembalasan (hari kiamat)}, (Allah Ta'ala) berkata, “hamba-Ku mengagungkan-Ku”,
dan sesekali berkata, “hamba-Ku telah memberi kunasa penub kepada-Ku'"'

Sl G uialy ot s o2 V08 J6 . {0eind 865 1325 861} J6 158

Dan jika (hamba-Kn) berkata (di dalam shalatnya) {iyyaaka na’budn wa iyyaaka nasta’iin
— hanya kepada-Mu kami menghamba dan hanya kepada-Mu kami memohon pertolongan',
(Allah Ta'ala) berkata, “Ini adalah antara Akn dan hamba-Ku, dan untuk hamba-Ku apa-

apa yang ia minta”

Y5 aele il 33 agle C s&t o B 2wzl Lial Gaal} J6 150
Je G ey ud 138 J6 {adia

Dan jika (hamba-Ku) berkata (di dalam shalatnya) {ihdinash shiroothol mustagiim,
shirootolladziina an’amta ‘alaybim, ghayril maghdbunbi ‘alaybim wa ladhdbaalliin —
tunjukilah aku jalan yang lurus, (yakni) jalan (orang-orang) yang Engkau beri nikmat
kepadanya (seperti jalan para Nabi, Rasul, Synbada) bukan jalan (orang-orang) yang Engkan
mnrkai dan bukan (pula) jalan (orang-orang) yang sesat}, (Allah Ta’ala) berkata, “ini adalah
untuk hamba-Ku, dan bagi hamba-Ku, apa-apa yang dia minta”

Itulah keutamaan membaca Al Fatihah di dalam shalat. Allah menjawab tiap
permohonan kita, secara langsung di saat terdekat kita pada-Nya, yakni ketika
shalat.

Demikianlah tadabbur kita terhadap surat Al Fatihah. Semoga, di samping kita
rajin membaca surat ini setiap hari, kita juga semakin memahami makna yang

dikandung surat ini.

48



Tadabbur Surat An Nas

[ fr e e e -

i = A Ay |
I

() PG gl 52 5 (¥) 01 4l (¥) S0 als (1) o0 0 330 o8]

! (1) A5 Bk 5 (o) P 300 33 Lestisd ]
I
Ratakanlah, “Aku berlindung kepada Tubannya manusia” |

Raja manusia |
|

Sembahan manusia

1
2
3
4. dari kejahatan (bisikan) setan yang bersembunyi
5. yang membisikkan (kejabatan) ke dalam dada manusia®?
6

dari (golongan) jin dan manusia
T 8 m— % — % m— % em— % mmm— 8 mm— 4 Mmm— 8 Mm— O Mmm— h § Mmm— Mm—  § Sm— Mmm— h § Mm—  f Mm— 6 M— M—  § — f Se— b — —I

Surat An Nas merupakan surat terakhir dalam urutan tata letak di Al Quran. Surat
ini termasuk surat Makkiyah, yakni surat yang diturunkan sebelum hijrahnya Nabi
Muhammad ke Madinah. Surat ini terdiri dari enam ayat, yang beberapa kali

mengulang kata An Nas, yang berarti manusia.

Surat perthal manusia ini, perlu kita tadabburi lebih lanjut karena memiliki
kandungan yang banyak. Selain itu, pokok isinya ialah perintah untuk kita, agar
berlindung kepada Allah dari perilaku jahat, maupun bisikan dan dorongan untuk

berlaku jahat, yang bisa datang dari setan, baik dari golongan jin ataupun manusia.

Surat ini, bersama dengan surat Al Falaq, sering disebut sebagai A/ Mu awwadzatain,
yakni dua surat yang berisi Zz awudz, permohonan perlindungan kepada Allah. Bila
pada Surat Al Falaq, perlindungan kita mohonkan atas ancaman fisik, maka pada

Surat An Nas ini, kita memohonkan diri dari ancaman ke dalam jiwa. Ada pula

4 Buya Hamka menerjemahkan dengan bahasa yang menarik, “dari kejahatan bisik-bisikan dari si
pengintai-peluang. “si pengintai peluang”, dapat kita cermati bahwa itulah pekerjaan setan, mereka
mengintai manusia dan mencari setiap peluang untuk menyesatkan kita.

49



yang menamainya A/ Mugasyqasyataan, yakni dua surat yang dapat membebaskan

diri dari sifat munafik.

Keseluruhan ayat dalam surat ini, bila kita perhatikan, ialah mengajarkan kita untuk
berlindung kepada Allah, dari bisikan keburukan, yang dapat datang dari mana saja.
Tiga ayat pertama, ditujukan kepada Allah, yang dapat melindungi kita. Sementara
tiga ayat berikutnya, menunjukkan sumber bahaya yang dapat membisikkan kita
berlaku jahat.

Setidaknya ada dua poin penting yang dapat kita bahas dari surat ini.

Pertama, ialah pengenalan atas tiga sifat Allah. Ketiga sifat ini dapat kita temukan
pada tiga ayat di muka. Sifat pertama, Allah ialah Rabb, Tuhan yang menciptakan
dan mengatur segala ciptaan-Nya. Ketika kita hendak berlindung dari godaan jin
dan manusia, kita harus berlindung kepada Allah, yang menciptakan keduanya.
Sebab, tentulah Sang Pencipta memiliki kuasa penuh atas makhluk yang
diciptakan.

Sifat kedua, Allah adalah Ma/ik, raja diraja. Dalam bacaan riwayat Hafsh dari ‘Asim
yang populer di Indonesia, Malik dalam surat ini dibaca pendek, tidak
dipanjangkan menjadi Mda/ik seperti dalam surat Al Fatihah. Ada sedikit perbedaan
makna di sini. Ketika Ma/k itu dibaca pendek, menjadi raja. Sementara Mailik
ketika dibaca panjang, menjadi pemilik. Tentu, kedua sifat ini dimiliki oleh Allah.
Hanya saja, dalam surat ini, ialah Ma/i& yang dibaca pendek, artinya, Allah adalah
raja diraja. Kita memohon perlindungan kepada-Nya, karena tentu makhluk-Nya
hanya bisa dilindungi oleh-Nya. Sebab, Dialah sang raja atas segala raja, penguasa

atas semua penguasa.
Sifat ketiga, Allah adalah I/zh, sembahan yang patut disembah, tiada yang lain selain
daripada-Nya.

Poin kedua yang dapat kita ambil hikmah dari surat ini, ialah permohonan
perlindungan kepada Allah, dari makhluk-Nya yang jahat. Siapakah mereka dan
atas sikap mereka yang seperti apa kita harus berlindung?

Ayat ke-4 hingga ke-6, memberikan penjelasan, perihal siapa yang mengganggu
kita dari taat kepada-Nya. Mereka itu adalah setan, yang dalam ayat ke-4 dijelaskan

mengintai manusia dan akan merangsek memberi rasa waswas ketika kita lalai.

50



Setan itu, seperti yang dijelaskan pada ayat ke-6, berasal dari golongan jin (makhluk

halus yang tidak dapat diindrai oleh kita), maupun manusia.

Waswas dalam surat ini dapat bermakna sesuatu yang membuat hati manusia
mengalami guncangan. lIa berasal dari suara-suara halus yang menyergap ke dalam
hati manusia. Mereka yang mengganggu itu ialah setan yang senantiasa berusaha
untuk menggoda manusia agar berbuat hal-hal yang dilarang oleh Allah. Sementara
khannas, yang merupakan bentuk jamak dati a/ kbunnuus, ialah sesuatu yang
bersembunyi dan dapat kembali lagi. Ia bersembunyi ketika manusia sedang ingat
kepada Allah, dan akan kembali ketika manusia itu sedang dalam keadaan lalai dan

tidak mengingat Allah.

Setiap manusia, dalam sebuah hadits disebut, memiliki jin yang membersamai, yang
dikenal sebagai jin qarin. Jin ini, bisa jadi baik, bisa jadi jahat. Selain jin qarin, di
berbagai tempat pun banyak yang ditinggali jin. Misal, di kuburan, yang mereka
bisa saja sewaktu-waktu mewujudkan di hadapan manusia, dengan tujuan

menakut-nakuti kita.

Di saat kita takut kepada jin itulah, posisi kita menjadi lebih lemah. Mereka akan
menimbulkan rasa waswas, takut, dan terkadang membuat kita lupa dengan Allah.
Karenanya, kita diharuskan untuk berlindung kepada Allah dari kejahatan mereka

1tu.

Pada kesempatan yang lain, kita juga bisa dibisiki oleh setan dari golongan jin,
untuk berlaku jahat. Misal, ketika sedang sendiri, amat sering ada dorongan untuk
berbuat yang tidak baik. Atau misalkan, dalam keadaan sepi, bisa saja ada dorongan
dari dalam diri kita, untuk mencuri. Dorongan semacam itu, kemungkinan, ialah

akibat dari bisikan setan dari golongan jin.

Sementara itu, ada pula setan dari golongan manusia. Kita mafhum, bahwa
manusia itu ada yang baik, ada pula yang jahat. Kepada orang baik, apalagi orang
shaleh seperti ulama, kita dianjurkan untuk berkawan dan mendekat, agar kita turut
termotivasi untuk berbuat baik. Sementara itu, ada juga orang yang cenderung
berbuat maksiat. Bahkan ada yang terang-terangan mengajak kita berbuat maksiat.
Kita perlu perlindungan Allah, agar tidak mudah terhasut oleh ajakan manusia

semacam ini.

51



Atau, bisa juga, bisikan dari manusia itu seperti kesesatan yang disebarkan. D1 era
kebebasan informasi seperti saat ini, kita akan dengan mudah menemukan banyak
orang yang menghasut manusia. Ada yang menghasut untuk tidak percaya pada
Tuhan, atau kalaupun ada Tuhan, tidak mau untuk diatur seperti orang-orang
atheis. Ada juga yang menghasut untuk tidak mempercayai agama, seperti para
agnostik. Ada pula yang mendorong untuk bersikap skeptis pada agama. Ada juga
yang mengajak untuk berlaku bebas tanpa batas, bahkan bebas juga dalam
menjalankan agama, tanpa mau terikat oleh kesepakatan ulama, seperti orang yang

beragama secara liberal. Kita perlu perlindungan Allah dari kesesatan semacam ini.

Baik setan dari golongan jin maupun manusia, pada dasarnya, mengajak kita lupa
kepada Allah. Inilah bibit kesyirikan. Bisikan itu, dimasukkan ke dalam sadr,
semacam rongga yang dimiliki manusia. Ada tiga pendapat mengenai keberadaan
sadr di dalam tubuh manusia. Pertama, sadr itu ialah rongga dada, yang menjadi
tempat jantung. Kedua, sadr itu adalah rongga kepala, tempat keberadaan otak,
yang menjadi pusat kesadaran manusia. Ada juga pendapat ketiga, yakni keduanya
karena ketika timbul rasa waswas, ada hormon dari otak yang memicu pergerakan
jantung. Di manapun letaknya, yang jelas, setan dari golongan jin dan manusia,

akan tetap mencoba menghasut kita agar lupa kepada Allah.

Solusi dari potensi bisikan itu ialah memperbanyak zikir. Surat An Nas, bersama
dengan Surat Al Falaq dan Al Ikhlas, merupakan tiga surat yang selalu Rasulullah
Saw. baca ketika hendak tidur. Ketiga surat ini memang disunnahkan beliau karena
dapat menjaga kita dari ancaman keburukan, baik yang berasal dari jin maupun
manusia. Ada juga ulama yang menganjurkan untuk membaca surat An Nas ini
ketika hendak shalat, agar dijauhkan dari bisikan setan yang membuat kita tidak
khusyuk.

Sekian pembahasan mengenai surat An Nas. Semoga dapat menyadarkan kita,
bahwa kita ini rentan terhadap bisikan kejahatan. Maka dari itu, perbanyaklah
permohonan perlindungan kepada Allah, agar kita senantiasa berada dalam

perlindungan-Nya.

52



Tadabbur Surat Al Falaq

| wh o P 2 2 o . wfz 1z b REITY 4aﬁ/°'li
iﬁwﬁ(“)wﬁ‘%q&rwjﬁ)&L"rw(\)quﬁf‘dﬁi

(o) des 18] dals 33 30 5 (£) 2B 3 DI

I

Ratakanlah, “Aku berlindung kepada Tuban yang mengnasai subub (fajar) |
dari kejahatan (makhluk yang) Dia ciptakan, i
dan dari kejahatan malam apabila telah gelap gulita, |
dan dari kejahatan (perempuan-perempuan) penyihir yang meniup pada bubul-bubul
(talinya) :
5. dan dari kejahatan orang yang dengki apabila dia dengfki

Nowoho=~

Membahas surat Al Falaq, sebenarnya tidak terpisahkan dari surat An Nas. Kedua
surat ini, seperti yang telah kita bahas pada bahasan lalu, sering digabungkan
menjadi A/ Mu'awwadzatain, dua surat yang dibuka dengan kalimat 7a'awndz,
berfungsi untuk berlindung kepada Allah.

Surat Al Falag, menurut sebagian besar ulama, merupakan surat Makkiyah. Ada
pula yang berpendapat surat ini turun di Madinah, seperti Ibnu Abbas dan
Qatadah. Sementara itu, ada pula yang mengatakan, menurut sebuah Hadits
riwayat Bukhari dan Muslim, surat ini, bersama dengan An Nas, turun berkenaan

dengan disihirnya Nabi Muhammad Saw. oleh orang Yahudi.

Akan tetapi, Hadits ini telah menjadi perbincangan beberapa ulama. Prof. Wahbah
Az Zuhaili dalam Tafsir A/ Munir menyertakan hadits ini dan menjadikannya sebab
turunnya surat. Bahwa Nabi Muhammad menyembuhkan pengaruh sihir tersebut
dengan membaca surat ini. Pendapat ini dikuatkan oleh Ibnu Katsir dan ulama
lainnya. Namun dibatasi pemaknaannya, bahwa sihir tersebut tidak sampai
membuat pikiran beliau terkuasai oleh sihir sepenuhnya, dan tidak sampai

mengganggu hal-hal yang berkenaan dengan turunnya wahyu.

53



Sementara itu, dalam Tafsir A/ Azgbar, Buya Hamka menyimpulkan menolak
riwayat ini. Sebab, meski diriwayatkan oleh Bukhari dan Muslim, hadits ini
termasuk hadits Ahad. Selain itu, berdasarkan penjelasan yang diberikan oleh
Muhammad Abduh, Abu Bakar al-Sham, dan Sayyid Qutb, bahwa tidak mungkin
bahwasanya Nabi Muhammad terkena sihir. Sebab, beliau telah dijamin kesucian
jiwanya dan dihindarkan dari pengaruh jahat manusia lain, berdasarkan Surat Al
Maaidah ayat 67 dan Thaa Haa ayat 69. Dijelaskan juga, jika diakui bahwa Nabi
Muhammad terkena sihir, hal tersebut dapat merendahkan kemuliaan Nabi.
Pendapat ini condong kepada pemahaman kaum Mu’tazilah, yang sebagian tidak

mengakui adanya sihir.

Sementara itu, Syaikh Al Utsaimin tidak menjelaskan perihal ini dalam Tafsir Juz
‘Amma beliau. Beliau lebih menekankan bahwa salah satu fadhilah dari surat ini
ialah menghindarkan kita dari penyakit ‘@ Yakni penyakit yang timbul dari

kebencian manusia karena melihat nikmat yang ada pada orang lain.
Apa itu Al Falaq?

Al Falaq, memiliki arti kata memecah, membelah, atau terpisahnya sesuatu dari
bagian yang lain. Ketika biji ditanam, kemudian merekah dan timbul akar, batang,
dan bakal pohon, itu disebut juga falag. Beralihnya musim panas ke musim
penghujan, bisa juga disebut falzg. Atau, arti yang kemudian digunakan untuk
memahami surat ini, yakni bergantinya malam kepada siang, yang ditandai dengan

hadirnya waktu subuh, yang demikian juga dapat dipahami sebagai fa/aq.
Di awal, kita berlindung kepada Allah, dengan menyebut-Nya sebagai Rabb, Tuhan

yang memelihara dan mengatur segalanya. Termasuk di dalamnya ialah kita

meminta perlindungan dari waktu falag.
Surat ini mengajarkan kita untuk memohonkan perlindungan dari empat hal.

Pertama, kita memohon dari segala kejahatan dan keburukan yang disebabkan
oleh seluruh makhluk Allah. Khususnya ialah nafsu yang ada pada diri kita sendiri.
Ia mengajak kita pada perilaku buruk. Karenanya, kita mohon perlindungan Allah

dari dorongan nafsu tersebut.

Arti umumnya, kejahatan dari makhluk Allah yang lain, seperti misalnya, ketika
sedang berpergian, bukan tidak mungkin terjadi kecelakaan. Atau umpamanya

ketika kita berada pada suatu tempat, bisa saja terjadi musibah menimpa. Atau dari

54



kejahatan-kejahatan lain yang dilakukan oleh makhluk Allah lainnya. Kita
berlindung dari hal yang demikian.

Kedua, permohonan kita untuk berlindung dari kejahatan ketika malam datang.
Datangnya malam, pada umumnya, akan membawa kegelapan. Di zaman
teknologi canggih seperti saat ini pun, kedatangan malam identik dengan gulita. Di
keadaan yang seperti itu, makhluk-makhluk yang berbahaya banyak bermunculan.
Seperti kecoa, tikus, dan ular berbisa. Datangnya malam juga membuat kita rentan
untuk tersesat jika dalam perjalanan. Selain itu, di waktu malam juga menjadi saat
banyak terjadi maksiat, seperti di klub malam banyak terjadi orang mabuk dan
berzina. Maling pun banyak yang beraksi di waktu malam. Oleh karena itu, kita
berlindung dari kejahatan yang demikian.

Ketiga, kita juga memohon perlindungan dari sihir yang dilakukan oleh para
penyihir. Disebutkan perempuan peniup buhul, sebab pada masa itu, bahkan
mungkin juga pada saat ini, kebanyakan penyihir ialah perempuan. Tentu kita tidak
asing dengan gambaran nenek sihir yang menyihir dengan kuali besar berisi ramuan
berbahaya. Meski demikian, menurut Syaikh Al Utsaimin, makna ini berbentuk
umum, penyihir laki-laki maupun perempuan. Sihir itu, bisa menyerang kepada
siapa saja, tanpa diketahui oleh si korban. Kadang, ketika seseorang terkena sihir,
ia melakukan sesuatu tanpa disadari. Atau seperti penggunaan susuk, yang bisa
menyihir sehingga orang lain dapat jatuh hati. Atau bisa juga seperti voodoo yang

membuat si penerima sihir sakit tanpa sebab.
Ada pula yang mengartikan kata (. & <) sebagai seorang yang mengganggu
dan pemutus ikatan. Bisa ia ikatan persahabatan yang diputus oleh tukang adu

domba. Bisa juga ikatan pernikahan yang diputus oleh adanya orang ketiga. Bisa
juga ikatan masyarakat yang diputus oleh penebar fitnah.

Walaupun demikian, kita tetap berkeyakinan, semua sihir jahat tersebut tidak akan
terjadi tanpa izin dari Allah. Karenanya, kita memohon, semoga Allah tidak

mengizinkan sihir yang datang dari orang-orang jahat.

Keempat, kita mohon agar dijauhkan dari perbuatan jahat orang yang hasad. Kita
bisa lihat, ketika seseorang sudah punya rasa benci, bisa menggelapkan mata dan
membutakan hati. Segala cara ditempuh untuk menghancurkan orang yang dia

benci. Misal, jika ada yang benci karena kita naik jabatan, bisa saja dia menghasut

55



dan menebar fitnah agar kita dipecat. Ada juga yang karena benci, sampai
membunuh dengan pembunuh bayaran. Atau seperti yang telah disebut tadi,
karena benci sampai menyumpah hingga terkena penyakit ‘@z Kedengkian itu
amat berbahaya, karenanya kita berlindung kepada Allah dari kejahatan yang bisa
ditimbulkan oleh para pendengki.

Keutamaan Surat Al Falaq dan An Nas
Telah kita bahas perihal surat Al Falaq dan An Nas. Kedua surat ini, memiliki

banyak keutamaan. Pertama, Nabi Muhammad menggunakan dua surat ini ketika
beliau sedang sakit. Diriwayatkan dari ‘Aisyah, bahwasanya ketika Nabi
Muhammad sakit, beliau akan membaca sendiri dua surat ini, kemudian
meniupkannya kepada diri beliau. Kemudian, ketika sakit beliau semakin parah,

maka ‘Aisyah yang membacakannya dan mengusapkan kedua tangannya ke tubuh
Nabi Muhammad.

Kedua, surat Al Mu’awwadzatain ini dapat digunakan sebagai surat untuk
berlindung. Dalam sebuah Hadits riwayat Nasa’i, dikatakan bahwa Nabi
Muhammad Saw, pernah bersabda kepada Ibnu ‘Abis. Beliau berkata, “wankakh
kamu aku tunjukkan sesnatu yang paling baik digunakan untuk berlindung?”, dia menjawab,
“man, wahai Rasulullah”. Belian bersabda, “Al Falag dan An Nas, kedua surat ini”.

Ketiga, surat Al Mu’awwadzatain ini merupakan surat yang tiada bandingnya.
Sebagaimana dalam sebuah hadits yang diriwayatkan oleh Muslim, Ahmad,
Tirmidzi, dan Nasa’i, “Tidakkah kanu melihat ayat-ayat yang diturnnkan di waktu malam

dan tidak ada bandingnya sama sekali: surat al Falag dan surat an Nds.”

Demikianlah pembahasan kita mengenai Surat An Nas dan Al Falaq. Semoga dapat

kita ambil pelajaran dan sunnah Nabi melalui kedua surat ini dapat diamalkan.

56



Tadabbur Surat Al Ikhlas

(4) 37583 2K d () B33 5 s (v) A 46 (1) S 0 5

1. Katakanlah (Mubammad), “Dialah Allah, Yang Maha Esa.
V2. Allab tempat meminta segala sesuatu.
: 3. (Allah) tidak beranak dan tidak pula diperanakkan.
| 4. Dan tidak ada sesuatn yang setara dengan Dia”

Apa itu “Ikhlas”?
Ikhlas, dalam bahasa Arab, terambil dari huruf &b, lam, dan shad. Dalam kamus Al

Wafi, dijelaskan bahwa kata tersebut artinya ialah bersth, murni, jernih,
memisahkan diri dari sesuatu. Maknanya, surat ini ialah memurnikan tauhid yang
menjadi dasar akidah umat Islam. Kita murnikan tauhid kita dari kepercayaan
nenek moyang (prior believe) yang salah, dari kesesatan pikiran orang yang kacau,

dan lain sebagainya.

Sementara itu, tema utama dari surat ini, yang tecermin dari nama “Al Ikhlash” itu
sendiri menurut Quraish Shihab ialah, menyingkirkan segala kepercayaan, dugaan,
dan prasangka kekurangan atau sekutu bagi Allah Swt. yang selama ini hinggap di

benak dan hati sementara orang.
Konsep Pokok Ketuhanan dalam Islam

Seorang Yahudi pernah bertanya pada Baginda Rasul, “Duhai Rasul, jelaskan
kepada kami perihal Tuhanmu! Dari emaskah ia? Atau dari tembaga? Atau seperti
apar”. Surat ini kemudian turun, untuk menegaskan, seperti apakah sebenarnya

konsepsi ketuhanan yang dimiliki oleh ajaran Islam.

Ada empat penjelasan perihal siapakah Allah itu, serta bagaimana konsep

ketuhanan dalam Islam yang dijelaskan dalam surat ini.

57



Pertama, Allah itu Ahad. Ahad bukan satu yang berbilang, bukan pula jamak yang
menunggal. Ahad bukan “wahid”, yang merupakan permulaan dari bilangan.
Keesaan Allah itu tidak seperti Tuhan yang dikonsepsikan oleh agama lain. Seperti
Tuhan dalam doktrin trinitas yang dipegang oleh kaum Nasrani, bahwa ada Tuhan
Bapak, Tuhan Anak, dan Roh Kudus, yang ketiganya satu. Atau seperti Tuhan
dalam konsepsi agama Hindu, yang Esa namun terbagi tiga dalam trimurti, yakni

Brahma sang pencipta, Wisnu sang pemelihara, dan Syiwa sang perusak.
Inilah intisari daripada akidah Islam, yakni Tauhid!

Menurut para ulama, keesaan Allah setidaknya mencakup tiga hal. Yakni, esa dalam
dzat-Nya, esa dalam sifat-Nya, dan esa dalam perbuatan-Nya. Allah esa dalam
dzat-Nya, dalam arti, Allah tidak terdiri dari materi-materi yang menyusun. Kalau
kita perhatikan air, menurut penyelidikan ahli kimia, air merupakan persenyawaan
antara dua unsur Hidrogen dan satu unsur Oksigen (H20). Jika tidak ada salah
satunya, atau katakanlah Hidrogennya hanya ada satu saja, maka tidak akan
terbentuk air. Artinya, keberadaan air mensyaratkan adanya hidrogen dan oksigen.

Tanpa hidrogen dan oksigen, tidak akan terwujud air.

Ini tentu berbeda dengan Allah. Allah esa dalam dzat-Nya, dalam arti, Dia tidak
disusun dari materi-materi tertentu yang menyusunnya, sehingga jika materi
tersebut tidak ada, maka tidak akan terwujud Allah. Lebih jauh lagi, jika dikatakan
Allah terwujud karena ada materi, maka Allah membutuhkan materi. Padahal, sifat
“membutuhkan” merupakan pertanda ketidakberdayaan, sementara Allah Maha

Berkuasa.

Inilah yang membuat para ulama, khususnya dalam paham Asy’ariyah, menyebut
bahwa keberadaan Allah tidak di dalam ruang maupun waktu. Ruang dan waktu
merupakan makhluk, yang apabila Allah ada di dalamnya, maka Allah menjadi
butuh kepada keduanya. Sementara, Allah ada sebelum ruang dan waktu itu
diciptakan. Konsekuensinya, ayat-ayat yang mengisyaratkan ruang dan waktu
kepada Allah maka ditafsirkan dengan cara Zafwidh (pembiaran hanya Allah yang
mengetahui maknanya) atau Zzkwi/ (menggeser makna kepada sesuatu yang tidak

bertentangan dengan dzat dan sifat Allah).

Allah juga esa dalam sifat-Nya. Dalam pemahaman Asy’ariyah, disebutkan ada 20
sifat wajib yang ada pada Allah, 20 sifat mustahil, dan 1 sifat jaiz bagi Allah. Maksud

dari penyebutan sifat-sifat ini bukan untuk membatasi, melainkan untuk

58



mempermudah penjelasan kepada manusia mengenai Allah dan menegasikan
berbagai pandangan yang keliru tentang Allah. Seluruh sifat-sifat Allah itu melekat
hanya pada Allah saja, dan berbeda dengan apa yang ada pada makhluk-Nya.
Misalnya, Allah bersifat Maha Adil. Keadilan pada Allah tidak bisa disamakan
dengan keadilan yang ada pada makhluk. Sebab, keadilan Allah itu sempurna,

sementara keadilan makhluk itu selalu memiliki kekurangan.

Terakhir, Allah esa dalam perbuatan-Nya. Maksudnya, segala sesuatu yang ada di
dunia ini adalah hasil dari perbuatan Allah semata. Ketika Allah menciptakan bumi,
bukan hanya sekadar menciptakan bumi itu sendiri, melainkan juga sistem yang
bekerja pada bumi itu. Berapa massanya, kecepatan rotasi dan revolusinya, gaya

tarik menariknya dengan benda langit lainnya, dan sebagainya.

Pada dasarnya, pemahaman kita akan keesaan Allah dapat diraih melalui jalur
berpikir dengan akal yang sehat. Hal ini tecermin pada ayat ke-22 dari Surat Al
Anbiya,

YY Ojhas 152 g g A pind B ¥ Sl T 06

Seandainya pada kednanya (di langit dan di bumi) ada tuban-tuban selain Allah, tentu
kednanya telah binasa. Mahasuci Allah yang memiliki ‘Arsy, dari apa yang mereka sifatkan.

Bila kita perhatikan alam semesta, akan terlihat adanya sebuah sistem yang
sempurna. Bumi berada di dalam tata surya tanpa ada pasak yang menyangga. Para
saintis modern menemukan, bahwa ada gaya gravitasi yang menjaga posisi bumi
dan benda langit lainnya. Dalam teori gravitasi, setiap benda yang memiliki massa
akan memiliki percepatan gravitasi. Semakin besar massa bendanya, semakin besar
pula gravitasinya. Gaya tarik-menarik dari gravitasi itu akan menjaga posisi kedua

benda satu sama lain.

Apa yang dilakukan para saintis ini sejatinya hanya menguraikan sistem yang sudah
bekerja selama milyaran tahun. Sebuah sistem semesta yang sempurna ini, pastilah
ada yang mengaturnya. Mustahil bisa terjadi dengan sendirinya. Pengaturan alam
semesta ini pun hanya bisa terencana dengan sempurna jika yang mengatur hanya
satu saja dan memiliki kekuasaan mutlak tidak terbatas. Jika ada lebih dari satu
penguasa, artinya ada pembatasan kekuasaan yang satu oleh yang lainnya.

Kekuasaan yang terbatas menunjukkan ketidakberdayaan. Jika alam semesta

59



diciptakan oleh yang terbatas kekuasaannya, maka akan terdapat kecacatan. Maka

dapat disimpulkan, pencipta alam semesta ini esa, tidak berbilang.

Kalau kita melihat mitologi-mitologi yang berakar pada kebudayaan kuno, akan
kita lihat kekeliruan mendasar dari tuhan yang mereka konstruksikan. Ada tuhan
yang menguasai daratan, ada yang menguasai lautan. Penguasa lautan tidak bisa
berkuasa di darat, pun sebaliknya penguasa daratan tidak berdaya di laut. Ada
tuhan yang menebar kebaikan, ada yang memicu kejahatan. Ada yang
menyuburkan tanah, ada yang memicu angin ribut perusak tanah. Seolah tampalk,
bahwa setiap kejadian di dunia itu harus ada tuhannya, dan tuhan itu terpisah dari

tuhan-tuhan lainnya.

Padahal, misalkan saja Tuhan itu ada dua, apa mungkin penciptaan ini akan
sempurna? Bila sesama “tuhan” itu bertentangan kehendak, bagaimana nasib yang
diciptakan? Jika ia berbilang, tentu akan mengurangi kemahakuasaannya. Dan yang
demikian, bila kemahakuasaannya tidak mutlak, pastilah bukan Tuhan! Apalah lagi
tuhan itu tidak hanya dua, tetapi puluhan bahkan ratusan! Bagaimana mungkin
sesuatu disebut tuhan jika kekuasaannya dibatasi oleh tuhan yang lain? Apalagi
ditambah ada tuhan yang memimpin tuhan-tuhan yang lain, ini tuhan atau

birokrasi? Akal yang sehat pasti tidak akan menerima konsepsi semacam ini.

Dzat yang memiliki kekuasaan tidak terbatas dan bersifat esa itu, hanyalah Allah
semata. Jika ada tuhan selain Allah, /afasadataa, maka pasti akan terdapat kecacatan,
kerusakan, dan kehancuran pada langit dan bumi itu. Akal yang sehat akan
mengantarkan pada simpulan akan keesaan pencipta langit dan bumi. Ketika akal
sudah tidak lagi mampu beranjak lebih jauh, keimananlah yang memperkenalkan,

pencipta langit dan bumi yang esa itu, adalah Allah.

Konsekuensi dari keesaan Allah adalah keharusan penghambaan makhluk yang

hanya tertuju pada Allah saja, tidak pada yang lain.

Kedua, Allah itu As Shamad. Apa itu makna Ash Shamad? Ibnu Abbas menyebut
Ash Shamad sebagai “Dialah yang dituju oleh seluruh makhluk untuk memenuhi
kebutuhan dan permintaan mereka”. Abu Hurairah memaknai Ash Shamad
sebagai “segala sesuatu memerlukan dan berkehendak kepada Allah, berlindung
kepada-Nya, sedangkan Dia tidaklah berlindung kepada siapa pun juga”. Ath
Thabari mengatakan bahwa arti dari Ash Shamad ialah “tiada rongga bagi-Nya”

60



Keseluruhan pemaknaan atas Ash Shomad itu menunjukkan, bahwa Allah itu
memiliki kekuasaan atas segalanya. Kekuasaan-Nya sempurna, tanpa ada yang
perlu ditambahi oleh sesuatu pun. Karenanya, Allah Maha Berkehendak atas apa
pun juga. Akibatnya, kita sebagai makhluk, tidak ada lagi tempat untuk mengharap,

meminta, dan memohon, selain hanya kepada-Nya.

Ketiga, Allah itu tidak beranak, dan tidak pula diperanakkan. Penjelasan ini
menjatuhkan argumentasi orang Yahudi yang berkata Azar adalah anak Allah, dan
pendirian orang Nasrani bahwa Isa Al Masih adalah anak Allah. Semuanya itu

adalah ketidaklogisan dari konsepsi tuhan itu sendiri.

Apabila Tuhan itu memiliki anak, maka ia pasti membutuhkan. Manusia misalkan,
memiliki anak untuk melanjutkan nasab keturunan. Hewan beranak, karena ia
butuh pelampiasan hawa nafsunya. Lantas, jika Tuhan itu beranak, bukankah itu

sama saja merendahkan derajat ketuhanan itu sendiri?

Oleh karena itu, Islam menegaskan bahwa, Allah tidak punya anak. Lebih daripada
itu, Allah juga tidak diperanakkan. Dia tidak memiliki orang tua. Karena Allah itu
adalah Qadim, Dia ada tanpa permulaan. Allah juga Baga, Dia ada tanpa akhir. Maka
akan aneh bila ada yang berkata, bahwa Tuhan itu diperanakkan.

Keempat, tidak ada sesuatu pun yang setara dengan Allah. Jelaslah dengan hal
yang demikian, sebab Allah adalah khaliq, pencipta. Sementara selain Allah adalah
makhluk, yang diciptakan.

Dalam Tafsir Al Muyassar dijelaskan, tidak ada yang sama dengan Allah dalam tiga
hal. Yakni, tidak sama dalam hal nama, sifat, dan perbuatan. Ini berkait dengan
pemahaman kita akan sifat-sifat Allah. Allah itu Maha Mendengar, namun cara
Allah mendengar tidak sama dengan makhluk. Allah itu Maha Melihat, akan tetapi
bagaimana Allah melihat, tidak perlu kita pikirkan karena itu melampaui batas yang
ditetapkan.

Menurut Imam Al Qurthubi dalam tafsirnya, sejatinya ayat-ayat dari surat Al Ikhlas
ini saling berkaitan satu dengan yang lainnya. Pertama, kita harus memahami
bahwa Allah bersifat esa. Karena Allah Maha Esa, maka seluruh makhluk memiliki
ketergantungan kepada-Nya. Akan tetapi, Allah tidak memiliki ketergantungan
terhadap sesuatu apa pun, termasuk ketergantungan untuk bereproduksi dan

mempunyai anak. Sebab, jika tuhan itu memiliki anak, maka akan ada sesuatu,

61



yakni anaknya itu, yang serupa dengan tuhan. Ini tentu bertentangan dengan akal
sechat bahwa yang dimaksud dengan Khalik adalah sesuatu yang berbeda
sepenuhnya dengan makhluk. Di sinilah dapat terlihat keserasian antara satu ayat

dengan ayat lain di surat Al Ikhlas.
Keutamaan Surat Al Ikhlas

Surat ini memiliki banyak keistimewaan. Pertama, kandungan surat ini setara
dengan sepertiga Al Quran. Sebagaimana tersebut dalam hadits yang diriwayatkan
oleh Bukhari, Abu Daud, dan Nasa’i, Rasulullah Saw. bersabda, “Dewi Zat yang
Jiwakn dalam kekunasaan-Nya, sesungubnya surat Al 1kblas itu pastilah setimpal dengan
sepertiga Al Quran”. Selain itu, ada banyak juga hadits serupa.

Kedua, dengan membaca surat ini (tentunya disertai dengan pengaplikasian dalam
kehidupan), Allah akan memasukkan hamba tersebut ke dalam surga. Dalam
Hadits riwayat Tirmidzi dikatakan, bahwa Abu Hurairah berkata, “Akw datang
bersama Nabi Saw., tiba-tiba belian membaca ‘Qul Huwallahn Abad’, lalu belian berkata:
wajiblah!’, aku pun bertanya, ‘wajib apa wahai Rasulullah?’ beliau menjawab, ‘wajib baginya

b

surga”
Hikmah kehidupan

Kita perlu memurnikan tauhid kita, agar tidak bercampur dengan hal-hal yang
dapat menodainya. Kita juga perlu melepaskan diri dari paham-paham yang tidak

sesuai dengan intisari Tauhid. Apalagi di zaman yang sedang kacau seperti ini.

Kita saksikan bagaimana manusia dipertuhankan dengan filsafat Humanisme,
kebenaran itu ditentukan semau manusia dan untuk manusia semata. Paham
Humanisme di sini tidak bermakna penghormatan terhadap kemanusiaan kita.
Melainkan berakar pada sejarah panjang masyarakat Eropa. Paham ini lahir sebagai
bentuk perlawanan terhadap Theisme (ketuhanan). Sebelum Abad Pencerahan
Eropa, agama dan lembaga keagamaan memiliki kekuasaan mutlak. Masalahnya
adalah, terdapat berbagai kecacatan dalam agama dan lembaga keagamaan itu
akibat pencampurannya dengan kebudayaan pagan dari Romawi dan Yunani.
Ketika kekuasaan agama dan lembaga keagamaan yang absolut itu semakin jauh
dari kebenaran, maka ditentanglah dengan paham Humanisme. Mereka menuntut

untuk mengalihkan pandangan dari ‘langit’ (Tuhan) kepada ‘bumi’ (manusia).

62



Begitu pula paham Materialisme, yang mengajarkan manusia bahwa hakikat
kehidupan hanya sebatas pada sesuatu yang dapat diinderai saja (materi).
Sementara substansi yang tidak tampak secara indrawi dianggap tidak diperlukan.
Jika kita hanya berpatokan pada pandangan semacam ini, akibatnya adalah kita
mengejar sesuatu dalam bentuk materi saja, tanpa perlu substansinya. Kita pun
menjadi tidak menghiraukan halal dan haram. Halal menjadi haram, haram menjadi
halal, semuanya dibolak balik sekehendak hati.

Dalam mengurusi urusan publik, Tuhan juga berusaha disingkirkan dengan
Sekularisme, karena trauma kolektif dari kerusakan ilmu pengetahuan oleh dogma-
dogma yang keliru. Ilmu pengetahuan ingin dimurnikan dari pengaruh agama.
Padahal, mana mungkin timbul ilmu yang manfaat lagi berkah, jika Yang Maha
Memiliki Ilmu dinafikan?

Tersebab kecanggihan teknologi, Tuhan pun diragukan. Seolah-olah manusia bisa
segalanya. Memang, dengan teknologi kita dapat membelah gunung, menjelajah
samudra, hingga menggali bumi. Namun secanggih-canggihnya manusia mencipta,
pastilah hanya sekadar mengolah dari ciptaan yang sudah ada. Tidak mungkin,
manusia bisa membuat sesuatu dari yang sebelumnya tidak ada. Bahkan hanya

untuk seekor nyamuk sekalipun.

Allah memiliki kesempurnaan yang paripurna, tidak ada bandingnya. Sementara
makhluk hanya diberi sesuai kadar yang dikehendaki-Nya. Karenanya, tidak ada
pantas bila kita merasa hebat sambil merendahkan orang lain. Sebab, kita pun
punya kekurangan dan orang lain juga ada kelebihan yang Allah beri. Kita juga
tidak boleh berputus asa, sebab Allah tempat harap bagi siapapun jua.

Itulah intisari dari Surat Al Ikhlas, memurnikan pemahaman Tauhid kita dari

kerancuan berpikir yang bisa menodainya.

63



Tadabbur Surat Al Lahab

P

b S E e (v) cwSlag Ju i TG (1) &85 o ol T 8|
(o) 4 32 - B s 3 (8) B T S35 () |

Binasalah kedua tangan Abu 1ahab dan benar-benar binasa dia!
Tidaklah berguna baginya hartanya dan apa yang dia usahakan.

1
2
| 3. Kelak dia akan masuk ke dalam api yang bergejolak.
4. Dan (begitu pula) istrinya, pembawa kayu bakar (penyebar fitnabh)
5

Di lehernya ada tali dari sabut yang dipintal

Paman-Paman Nabi

Surat ini turun di periode Mekkah, yang juga menandai peristiwa dimulainya
dakwah nabi Muhammad Saw. secara terang-terangan. Ketika itu, Nabi

Muhammad Saw. mengumpulkan orang-orang di Mekkah.

Beliau berkata, “apakah kalian akan percaya, jika saya berkata, dari balik bukit ini
akan ada sekelompok pasukan yang menyerang Mekkah?”

Penduduk Mekkah menjawab, “kami belum pernah melihat engkau berbohong”.

Nabi Muhammad melanjutkan, “maka, saya memperingatkan kalian semua,

bahwasanya akan ada siksa yang amat pedih!”

Terkejutlah orang-orang Mekkah. Lebih-lebih Abu Lahab, paman Nabi sendiri.
Beliau bahkan berkata, “celakalah engkau, Muhammad! Hanya untuk itukah

engkau mengumpulkan kami?”
Kemudian, turunlah ayat ini.

Dari latar kisah ini, Syaikh Al Utsaimin menggolongkan bahwa ada tiga kelompok

paman (atau umumnya adalah kerabat dekat) Nabi Muhammad.

64



Pertama, ialah mereka yang mendukung dakwah Nabi Muhammad Saw. sekaligus
masuk ke dalam Islam. D1 antaranya ialah Abbas bin Abdul Muthalib dan Hamzah,
yang menjadi syuhada di perang Uhud. Kedua, ialah yang mendukung, namun
tetap berpegang pada kekafirannya. Seperti Abu Thalib, yang pernah melindungi
Nabi Muhammad dan menjadi penjamin, namun sampai akhir hayat, ia tak
mengucap syahadat. Ketiga ialah yang menentang dan memusuhi, seperti Abu
Lahab ini.

Rupanya, pertentangan Abu Lahab dengan dakwah Nabi Muhammad bukan sekali
saja. Di masa berikutnya, ia selalu membuntuti Nabi ketika sedang dakwah. Jika
Nabi mengatakan, “berimanlah engkau kepada Allah”, dari belakang, Abu Lahab
menafikan semua seruan nabi. Dia bantah sembati menebar fitnah, bahwa Nabi

Muhammad hanyalah seorang penyair.

Perilaku buruk ini diikuti juga oleh sang istri. Ia digambarkan sebagai pembawa
kayu bakar. Sebagian ulama berpendapat, memang sehari-hari, Ummu Jamil, istri
Abu Lahab, mencari kayu bakar berduri. Kemudian diikat dilehernya dengan tali
sabut. Ditebar kayu bakar itu di sepanjang jalan yang biasa Nabi lalui. Tujuannya,

ingin mencelakakan Nabi.

Sementara itu, ulama lainnya berpendapat bahwa ini adalah kiasan. Ia membawa
fitnah kedengkian. Disebarkan banyak berita bohong seputar Nabi Muhammad.
Tujuannya untuk menghalau dakwah Nabi Muhammad. Dia juga mengorbankan

harta bendanya untuk menghalangi Nabi.

Inilah sosok pasangan yang tidak patut untuk ditiru. Keduanya bekerja sama untuk

menghalangi dakwah Islam.

Kisah hidup Abu Lahab berakhir menyedihkan. Dikabarkan, dia meninggal saat
mendengar kabar kekalahan pasukan Quraisy dalam Perang Badar. Dia telah
mendukung perang itu, dan kaget ketika diberitakan bahwa pasukannya kalah.
Sebenarnya ini adalah salah satu bentuk penyakit hati. Orang yang amat mendengki
dan mendendam pada orang lain, akan sulit menerima bahwa orang lain yang dia
benci mendapat kesuksesan, bahkan mengalahkannya. Bisa saja, seperti dugaan
Buya Hamka dalam tafsirnya, ia menderita penyakit kejang-kejang atau serangan

jantung.

65



Hikmah kehidupan

Surat ini, sekalipun mengisahkan tentang upaya Abu Lahab dalam menghalangi
dakwah Nabi Muhammad, bukan berarti tidak dapat kita ambil hikmah untuk masa
kini. Setidaknya ada poin yang bisa kita tadabburi dan menjadikannya sebagai
hikmah.

Pertama, orang yang mencela dan menghina Nabi Muhammad, atau lebih luas
lagi menghina seruan Islam, pada dasarnya dialah yang akan celaka dan menjadi
hina. Pada ayat pertama, terlihat bagaimana Allah membalas ucapan Abu Lahab
yang mengutuk Nabi. Abu Lahab kesal dengan dakwah Nabi Muhammad, sampai-
sampai ia mengutuknya dan mengatakan Nabi akan celaka. Padahal, pada
hakikatnya, Abu Lahab sendiri yang akan celaka, baik di dunia lebih-lebih di
akhirat.

Di masa saat ini pun kita lihat yang demikian. Banyak orang yang benci dengan
Islam dan Nabi Muhammad, tersebab kebodohannya perihal yang ia benci. Di
Amerika, pernah kita dengar kabar seseorang dengan bangganya membakar Al
Quran. Pada akhirnya, kematiannya menyedihkan. Ia mati terbakar. Kita juga
pernah dihebohkan dengan kasus Charlie Hebdo di awal 2015 silam. Seorang
kartunis yang berlindung di balik kebebasan berpendapat, yang dengannya ia
menggambar karikatur yang menghina Islam dan Nabi, mati mengenaskan

ditembak sekelompok orang.

Siapa pun yang menghina Nabi Muhammad, menjelek-jelekkan ajarannya, pastilah
ia akan menjadi orang yang hina. Baik di dunia, lebih-lebih di akhirat kelak. Kecuali
jika ia mengakui kekhilafannya dan bertaubat dengan sungguh-sungguh.

Kedua, segala upaya yang dilakukan untuk menghalangi seruan Nabi Muhammad,
atau lebih luasnya, menghalau dakwah Islam, akan sia-sia belaka. Kita kenal dalam
sejarah Indonesia, ada seorang orientalis (pengkaji dunia Timur, khususnya Islam
asal Barat) bernama Snouk Hurgonje. Ia berpura-pura menjadi muslim, belajar
hingga tanah suci, menikahi penduduk pribumi muslimah, namun kedoknya hanya
untuk menutupi upaya penghancuran Islam yang pada masa itu gigih menentang
kezhaliman kolonialis Belanda. Toh pada akhirnya, Belanda kalah juga dan harus

angkat kaki dari negeri ini.

66



Masih banyak lagi upaya yang dilakukan oleh para pembenci Islam untuk
menghentikan seruan dakwah Nabi Muhammad. Namun pada akhirnya, Islam
tetap ada. Al Quran tetap lestari. Bahkan Nabi Muhammad sendiri diakui, sebagai
orang yang paling berpengaruh sepanjang sejarah manusia, bahkan oleh non-

muslim sekalipun.

Ketiga, semua bentuk keduniaan yang kita punya, baik harta benda, anak
keturunan, istri atau pasangan, jabatan dan kehormatan, tidak akan menjadi
manfaat, bahkan akan menjadi sebab musibah di Hari Akhirat, jika tidak digunakan
di jalan yang benar. Abu Lahab ialah orang terpandang. Ia merupakan adik dari
ayahnya Nabi Muhammad. Disegani oleh penduduk Mekkah. Julukannya Abu
Lahab, yakni orang yang merona wajahnya saking tampannya. Istrinya juga orang
yang cantik jelita, hingga dijuluki Ummu Jamil, ibunya kecantikan. Namun semua
itu, tidak berguna di akhirat. Bahkan karena digunakan untuk menghalangi dakwah

Nabi Muhammad, ia menjadi sebab siksa di neraka.

Mengutuk Nabi Muhammad binasa, Abu Lahab justru yang menjadi binasa, dunia
sampai akhirat. Menebar kayu bakar di dunia, membuat istrinya disiksa dengan
kayu itu di neraka. Di dunia ia ikat kayu dengan sabut di leher, di neraka dia diikat
dengan rantai besi yang panas. Kejahatan di dunia, pasti akan terbalaskan di akhirat
kelak.

Dapat kita lihat pada masa ini, banyak orang yang mengejar dunia. Jabatan dicari,
uang diburu, istri sampai diselingkuhi. Semuanya karena terbuai oleh kefanaan
nikmat dunia. Akhirnya, yang dia cari tidak digunakan untuk ibadah. Harta banyak,
sedekah enggan. Jabatan tinggi, hasil gratifikasi. Apalah guna itu semua selain

memperberat timbangan keburukan kita di akhirat?
Semoga kita tidak mengikuti yang demikian.

Keempat, janganlah kita bersengkongkol untuk menjadi penebar kebencian,
penghasut fitnah, pemicu adu domba, hingga pemecah masyarakat. Abu Lahab
bersengkongkol dengan istrinya untuk menghasut penduduk Mekkah agar
menolak Nabi Muhammad. Mungkin dalam jangka pendek, hasutan itu berhasil.
Namun, pada akhirnya, hasutan itu membuat ia menjadi susah hati. Ketika Nabi
Muhammad bersama pasukannya dengan gemilang mengalahkan pasukan kafir

Quraisy di Perang Badar, sakitlah Abu Lahab akibat kedengkian yang mendalam.

67



Orang yang dihasut pun lambat laun tidak percaya Abu Lahab dan justru tertarik
dengan ajakan Nabi Muhammad.

Di masa saat ini, kiranya kita ambil hikmahnya penjelasan tersebut. Dengan
kecanggihan teknologi dan koneksi ke sosial media, betapa mudahnya untuk
menjadi penebar kebencian. Hasut-menghasut menjadi amat lumrah di banyak
tempat. Benci si anu karena dia begitu. Padahal yang dia kabarkan hanyalah bualan
semata. Masyarakat terpecah belah, saling curiga antara satu kelompok dengan
yang lainnya. Inilah buruknya menjadi penghasut dan penebar kabar bohong.

Masyarakat terpecah, kebenaran pun menjadi samar.

Terakhir, bila kita hendak mendakwahkan Islam, maka cerminkanlah nilai
keislaman itu dalam keseharian kita. Terlihat di dalam kisah sebab turunnya surat
ini, Nabi Muhammad pertama kali menanyakan, percayakah kalau beliau
mengatakan sesuatu? Semua serempak menjawab yakin, karena beliau adalah orang
yang jujur, dapat dipercaya. Gelar Al Amin (orang terpercaya) sudah diberi bahkan

jauh sebelum kenabian.

Ketika beliau menyeru kepada Allah, serentak penduduk Mekkah tidak dapat
mengelak. Hingga kata-kata yang keluar hanyalah umpatan belaka. Bukan bantahan
pada ajakan beliau. Ini menunjukkan, akhlak beliau sudah diterima, namun ajakan

beliau tidak diterima hanya karena menggangeu kepentingan mereka.

Di samping itu, terlihat juga kecerdasan Rasulullah ketika akan berdakwah. Ia
menonjolkan sikap yang sebenarnya, tidak mungkin untuk dibantah. Bantahan

yang datang tidak bersifat substantif. Hanya cercaan saja.

Demikianlah kiranya hikmah yang dapat kita ambil dari surat ini. Semoga tadabbur

kita mendorong kita menjadikan kisah dalam Al Quran ini sebagai pelajaran.

68



Tadabbur Surat An Nashr

| ez 2l (Y it S 3s oy G2 0 e (V) A3 A )“";L;\S\:
| 5% s (V) Bl A (s 3 05l Gl &30 (1) Al i e !
' i
(v) G O™ <)« 43505 345
i

|
. 1. Apabila telah datang pertolongan Allah dan kemenangan |

! 2. Dan engkan melibat manusia berbondong-bondong masnk agama Allah I
3. Maka bertasbiblah dengan memuji "Tubanmu dan mobonlah ampunan kepada-Nya. :

Sunggub, Dia Maha Penerima tanbat !

Menuai Kembali Kerinduan

Makkah, kota kelahiran yang amat dicintai oleh Nabi, harus beliau tinggalkan
ketika tekanan semakin menjadi. Allah perintahkan untuk berhijrah ke Madinah.
Membangun peradaban, menjadi suri tauladan. Ketika risalah itu kemudian hendak
mencapai akhir, terlihatlah kejayaan Islam terus meluas ke banyak penjuru.
Kembalinya Nabi ke Makkah, merupakan sebuah pertanda, inilah kemenangan di

atas kemenangan. Kejayaan di atas kejayaan.

Peristiwa itu kita kenal sebagai Fathu Makkah, penaklukan atau pembebasan atas
kota Makkah. Terjadi pada bulan Ramadhan, tahun ke-8 Hijriah.

Ada dua pendapat mengenai waktu turunnya surat ini.

Pertama, surat ini turun sebelum peristiwa Fathu Makkah. Sebagai isyarat, bahwa
pada kemudian hari, akan terjadi kembalinya Makkah ke dalam pangkuan umat
Islam. Hal ini terlihat dari penggunaan kata idzaa, yang berarti “apabila”. Pendapat
ini didukung oleh Ar Razi.

Kedua, surat ini turun setelah peristiwa Fathu Makkah. Tepatnya, pada tahun ke-
10 Hijriah. Surat ini, menurut pendapat Ibnu Abbas, merupakan pertanda risalah

kenabian telah menuju titik akhir. Itu pun menjadi pertanda pula, akan berakhirnya

69



usia hidup Nabi Muhammad. Sebab, setelah surat ini, turun ayat ke-3 surat Al
Maidah, yakni

Gs a1 480 &g ik 3531 TG 25555 S0 ST 33
Pada hari ini telah Aku sempurnakan untuk kamn agamamn, dan telah Aku cukupkan
kepada kammu nikmat-Ku, dan telah Aku ridbai Islam sebagai agama bagi kanmm.

Kemudian turun ayat-ayat akhir lainnya sampai Rasulullah wafat. Dalam sebuah
keterangan disebut, Nabi Muhammad masih hidup hingga 70 hari setelah turunnya
surat ini. (Mengenai perbedaan pendapat atas turunnya ayat Al Quran terakhir,

silakan dibaca “Mengenali Al Quran” di bagian awal buku ini)
Dikisahkan pada ayat kedua, setelah Makkah berhasil ditaklukkan, penduduk kota

Makkah berbondong-bondong masuk Islam. Hal ini tecermin dalam kata afiwaajaa
yang merupakan jamak dari fawj, yang berarti kelompok. Maknanya, ada banyak
kelompok suku, kabilah, dan kelompok lainnya yang masuk Islam secara bersama

di saat hari Fathu Makkah sampai pelaksanaan Haji Wada.
Apa itu An Nashr dan Al Fath?

Ada dua kata kunci yang menarik dari surat ini. Pertama, ialah An Nashr (=3).

Menurut Syaikh Al Utsaimin, An Nashr artinya adalah anugerah dari Allah, berupa
gentarnya musuh kepada Nabi Muhammad Saw. hal ini sesuai dengan hadits
beliau,

04 wo . o4 2, 4
s Spms L Eaal

z

Aku diberi pertolongan dengan rasa gentar pada musub sekalipun berada pada jarak

perjalanan satu bulan.
Hadits Riwayat Bukhari Muslim
Sementara itu, makna An Nasht menurut Prof. Dr. Wahbah Az Zuhaili adalah

bantuan atau pertolongan untuk memperoleh sesuatu yang diminta.

Dari kedua makna ini, dapat kita lihat bahwa An Nashr itu datang dari Allah
sebagai kekuatan agar yang kita minta, Allah berikan. Dalam konteks ini, ialah
permintaan untuk kembali ke Makkah.

70



Kedua, kata .4/ Fath (=3). Menurut arti kamus, kata ini berarti membuka, memulai,

menaklukkan, merekah. Makna dari Syaikh Al Utsaimin, makna A/ Farh dalam
surat ini adalah kemenangan. Hal ini berkait dengan firman Allah di ayat pertama
surat A4/ Fath,

Sesunggubnya Kami telah memberikan kepadamu kemenangan yang nyata

Kemenangan yang nyata ini, merupakan kemenangan Islam atas musuh-musuhnya
dalam arti luas. Arti khususnya, kemenangan yang Rasulullah dapatkan dalam
Fathu Makkah secara damai dan masuknya orang-orang ke dalam Islam secara

serempak.

Sementara itu, Prof. Dr. Wahbah Az Zuhaili menuliskan, bahwa Al Fath ini adalah
memperoleh sesuatu yang diminta, yang sebelumnya sempat ditangguhkan. Kaitan
dengan An Nashr tadi, bahwa An Nashr itu adalah sebagai sebab dan .4/ Fazh ini
sebagai akibat. Disebabkan pertolongan dari Allah, kemenangan didapat. Kira-
kira, seperti itu maknanya.

Hikmah kehidupan

Peristiwa Fathu Makkah, yang menjadi tema pokok dari surat ini, memiliki banyak
hikmah dalam kehidupan kita.

Pertama, peristiwa Fathu Makkah, menjadi inspirasi bagi peristiwa bersejarah di
negeri kita, yakni penaklukan Sunda Kelapa oleh Pangeran Jayakarta. Indikasinya
dapat kita lihat dari penggunaan nama Jayakarta itu sendiri. Ia menukil ayat
pertama surat Al Fath, berupa Fathan Mubiina, kemenangan yang nyata. Kemudian
dibahasakan sebagai Jaya Karta, kejayaan yang sempurna, yang hari ini kita sebut
sebagai Jakarta. Ini pun menandai penaklukan kota ini dari cengkeraman penjajah

dan kembali ke pangkuan masyarakat.*?

Semangat perjuangan seperti ini, harus terus kita lestarikan. Sebagai umat

Rasulullah, plus sebagai masyarakat Indonesia yang mempelajari sejarah.

# Kisah penaklukan Jakarta dapat dibaca lebih lanjut di buku Api S¢jarah 1, Ahmad Mansur Sutyanegara

71



Kedua, ketika Allah berikan kemenangan, maka yang harus dilakukan pertama kali
bukan membanggakan diri, berkacak pinggang, dan menepuk dada. Namun

melakukan tasbih sekaligus tahmid, dan beristighfar.

Bertasbih sambil bertahmid, merupakan keharusan kita, yakni menyucikan asma
Allah, dari yang sebelumnya dikotori oleh dugaan-dugaan orang kafir ataupun dari
diri kita sendiri. Misal, dugaan Allah mempunyai anak. Atau dugaan bahwa Allah
menelantarkan umat Islam karena tidak memberi bantuan dengan segera. Kita

bertasbih menyebut nama Allah.

Tasbih di sini, menurut para ulama, satu paket dengan bertahmid. Yakni, memuji
Allah.

Setelah itu, mohonkan juga ampun dengan beristighfar. Barangkali, dalam
perjalanan kita untuk melewati rintangan itu, terdapat kekhilafan. Atau kita sempat
ragu juga dengan pertolongan Allah. Untuk menghapus kesalahan tersebut,
lakukanlah istighfar.

Semua ini dirangkum di salah satu bacaan rukuk dan sujud yang Nabi Muhammad

Saw. selalu baca setelah turun surat iﬂi, yakni
L A -4 7 °
‘a/\ @4 S\ 53/ a/:;/ ,n.u AP .,a

Maha Suci engkan wabai Tuban kani, dan bagi-Mu segala puji, Ya Allah, ampunilah akn.

Ketiga, dari sini kita diajari untuk senantiasa bertaubat. Jangan sampai kita terlalu
sibuk dengan urusan-urusan lain, sampai lupa untuk melakukan introspeksi diri.
Perlu setidaknya sejenak dalam satu kurun waktu, bisa sehari, sebulan atau bahkan
setahun, kita renungi apa yang telah kita lakukan. Kita gali kembali kesalahan yang
telah lalu, kemudian kita taubat kepada Allah. Jika kesalahan itu menyangkut orang

lain, sudah seharusnya kita meminta maaf.

Kemenangan demi kemenangan yang kita dapat, jangan sampai membuat khilaf.
Justru, harus membuat kita menjadi insaf. Bahwasanya waktu yang telah
ditentukan akan segera tiba. Bersiaplah menuju hari pertemuan kita dengan Allah
Ta’ala.

Ampunan Allah itu amat luas. Akan Dia berikan kepada siapa saja yang rajin
bertasbih, bertahmid, dan beristighfar. Allah akan berikan taubat kepada mereka,

72



ditambah dengan rahmat, dan taubat mereka akan dikabulkan oleh Allah. Inilah
gambaran yang diberikan dalam Tafsir Al Muyassar.

Nabi Muhammad sendiri, sebagai Nabi yang mulia saja, tiap hari tidak kurang dari
seratus kali beristighfar. Kita, umat yang banyak dosa ini, setidaknya sama atau

sepantasnya lebih dari itu.

Terakhir, penaklukan kota Makkah memiliki banyak arti. Dahulu, orang-orang
tidak mau masuk Islam, menghina Nabi, mencela Islam. Atau mungkin ada yang
mau, namun takut karena tekanan para pembesar Quraisy. Akan tetapi, setelah
pertolongan Allah datang, kemudian Makkah masuk ke dalam pangkuan Islam,
semua menjadi berbalik. Orang-orang memasuki Islam secara serempak. Dari
banyak kabilah dan terus menyebar ke berbagai penjuru. Kepala suku yang

memasuki Islam, banyak yang diikuti oleh anggota sukunya.

Mengapa sampai terjadi yang demikian? Sebab Islam datang dengan wajah aslinya.

Datang dengan damai, menjadi rahmat bagi semua.

Penaklukan Makkah jangan dilihat dengan kacamata peperangan. Tidak ada
pertumpahan darah setetes pun, kettka Makkah ditaklukkan. Mereka yang
menaklukan pun bukanlah pasukan perang. Namun pengikut Rasulullah yang
hendak melaksanakan ibadah haji. Datang bukan dengan wajah sangar layaknya
penakluk, namun dengan wajah bersahaja layaknya sahabat yang rindu dengan

kawan lama.

Mereka, kaum muslim yang datang dari Madinah menuju Makkah, telah siap secara
lahir dan batin. Selama di Madinah, mereka dididik dalam madrasah Rasulullah.
Mereka juga meneladani kepribadian Nabi yang mereka lihat sendiri. Sikap Nabi

Muhammad yang penyayang, mereka ikuti.

Hal inilah yang perlu kita teladani saat ini. Di tengah masyarakat dunia yang
cenderung antipati terhadap Islam. Mereka membenci bukan karena Islam yang
buruk. Akan tetapi, karena kesalahpahaman antara mereka dengan kita. Perilaku
buruk seorang muslim, dapat mencoreng wajah Islam. Oleh karena itu, menjadi

seorang muslim adalah sekaligus sebagai cerminan dari ajaran Islam.

Kita mesti mendalami terus ajaran Islam sembari meneladani sifat Nabi

Muhammad. Insya Allah, secara petlahan, persepsi buruk orang lain terhadap

73



Islam, atau bahkan mungkin orang Islam terhadap Islam sendiri, dapat berbalik.

Minimal, dalam lingkungan terdekat kita. Jangan sampai ada yang Islamophobia.

Tentulah semua ini harus diiringi dengan permohonan yang tulus kepada Allah
dan sikap rendah hati kepada sesama. Sebagaimana yang diteladankan dalam Surat
ini beserta kisah di baliknya.

Semoga, kita dapat mengambil hikmah tersebut.

74



Tadabbur Surat Al Kafirun

| (1) i3 &;&@()xﬁhs % (¢) F

| 1. Katakaniah (Mubammad), “Wahai orang-orang kafir!”’

i 2. Aku tidak akan menyembabh apa yang kamu senbab

i 3. Dan kamu bukan penyembah apa yang akun sembah

i 4. Dan aku tidak pernah menjadi penyembabh apa yang kamu senrbab

i 5. Dan kamu tidak pernab (pula) menjadi penyembah apa yang aku sembah

i 6. Untukmn agamamu, dan untukku agamaku

Jalan Tengah yang Tertolak

Pada suatu ketika, kalangan kafir quraisy menawarkan sebuah “jalan tengah” untuk
mendamaikan konfrontasi dengan kaum muslim. Mereka mengatakan, “Wahai

Muhammad, jangan lagi engkau hinakan Tuhan-Tuhan kami.”

Mereka kemudian melanjut dengan menawarkan, “inilah harta yang dapat kami
beri, engkau akan menjadi orang terkaya seantero negeri. Engkau juga bebas

menikahi wanita tercantik di kota ini”.

Akhirnya, Allah Swt. menurunkan surat ini untuk membimbing beliau. Janganlah

ikuti tawaran mereka itu.

Dalam riwayat yang lain, disebutkan bahwa orang Kafir Quraisy ini menawarkan
juga “jalan tengah” agar bisa berdamai. Mereka berkata, “jika engkau mau, kau
ikuti agama kami selama setahun, maka tahun berikutnya kami yang akan
mengikuti agamamu”. Kemudian, Allah Swt. menurunkan surat ini agar nabi

menolak tawaran itu.

75



Pikiran toleransi dengan model ‘jalan tengah’ semacam ini sebenarnya bukan hal
yang baru. Memang, di paruh kedua abad-20 muncul tawaran konsep toleransi
yang di permukaan ingin mendamaikan konflik antarumat beragama namun
apabila ditelisik secara mendalam merusak agama itu sendiri. Umat beragama
didorong untuk saling beribadah dengan satu sama lain, ada juga yang mengajak
pada pencampuran ibadah antaragama, ada juga yang ingin meleburkan agama-

agama. Semuanya dibalut dengan kata ‘toleransi’.

Konsep toleransi semacam itu memang hadir dari sejarah Eropa Barat di awal abad
Pencerahan yang mengalami kekacauan akibat Reformasi Gereja. Ketika berbagai
pemuka agama Kristen menyerukan Reformasi Gereja, kekuasaan Gereja Katolik
menjadi terganggu. Perang pun terjadi dan akibatnya adalah perbedaan agama
antarnegara di Eropa. Ada wilayah Katolik, ada Protestan, ada pula yang Ortodoks.
Ketika wilayah terbagi-bagi oleh paham agama, mereka tidak saling menerima satu
sama lain. Akibatnya, ketika ada orang yang pergi dari satu tempat ke tempat lain,

dia menjadi tidak aman di wilayah yang berbeda paham keagamaannya.

Di sinilah konsep ‘toleransi’ itu muncul. Tolerant-, tolerans, untuk menanggung,
menahan, memikul. Mereka harus menahan diri untuk tidak menyerang yang
berbeda. Muncullah kemudian konsep ‘minoritas’. Ada kalangan yang ‘major’,
besar jumlah dan kekuatannya, dan ada yang ‘minor’, kecil jumlah dan

kekuatannya. Ini menjadi sumber konflik selama berabad-abad di Eropa.

Memasuki abad ke-20, ketika negara-bangsa sudah tidak lagi berasaskan agama,
toleransi pun mengalami pergeseran. Di Amerika, misalnya, muncul konsepsi cic
religion atau ‘agama sipil’. Kepercayaan yang berbeda-beda ditempatkan di ruang
privat sementara di ruang publik agama harus bertransformasi menjadi agama sipil
yang toleran. Di Prancis, muncul sekularisme yang paling ekstrem, Laicte, yang
benar-benar mengurung agama di ruang privat dan melarang dengan keras ritual,

intensi, dan simbol agama di ruang publik.

Ide-ide untuk mendamaikan antar agama juga bermunculan, seperti mengibaratkan
bahwa semua agama itu sama saja karena menuju tuhan yang sama. Persoalannya,
konsepsi tuhan antara satu agama dengan yang lainnya saja berbeda. Islam
mensyaratkan Tauhid yang murni, agama lain ada yang menganggap Tuhannya
tritunggal, ada yang menganggap Tuhannya banyak, atau bahkan ada pula yang

tidak mengenal konsep ketuhanan sama sekali. Bagaimana mungkin disamakan?

76



Memang, dalam kehidupan sosial, kita tidak boleh membeda-bedakan manusia
karena kepercayaan agamanya. Akan tetapi, itu tidak bisa menjustifikasi kita untuk
menganggap agama harus direduksi sehingga menghilangkan sekat yang
membedakan satu sama lain. Perbedaan itu pasti ada, apalagi di hal-hal yang
prinsip. Tetapi sikap membeda-bedakan di kehidupan sosial juga tidak boleh

dilakukan, karena akan mendiskriminasi kelompok lain.
Hikmah kehidupan

Surat ini menjadi salah satu dasar prinsip toleransi dalam Islam. Toleransi dalam
Islam memiliki konsepsi tersendiri. Tidak rancu sebagaimana yang digemborkan
oleh kalangan Pluralis. Salah satu pendapat mereka, bahwa semua agama ini sama
saja pada esensinya. Hanya cara peribadatannya saja yang berbeda, karena ada
perbedaan budaya yang membentuknya. Hal ini kemudian dilanjut dengan sebuah
konsepsi mengenai “poros roda-roda”. Bahwa agama ini seperti sebuah jari-jari

pada roda, yang tertuju pada poros di tengah. Poros itulah, kebenaran yang hakiki.

Sebagian yang lain juga berpendapat, bahwa untuk bisa mencapai perdamaian,
tidak masalah untuk ikut dalam perayaan hari besar keagamaan bersama. Tidak
cukup memberi selamat, kalau bisa berhari raya dirayakan bersama, itu lebih baik.
Akan tercipta dialog, sehingga keduanya saling memahami dan akan sampai pada
sebuah kesimpulan, bahwa kebenaran yang kita yakini ini relatif adanya. Bisa jadi

benar, bisa jadi salah. Tidak ada hak kita untuk menghakimi.

Argumen-argumen tadi, selewat kilas, tampak indah. Akan tetapi, pada dasarnya,
mengandung kesalahan yang amat mendasar pada sisi akidah. Setidaknya, dari

pandangan kita untuk memahami surat ini.

Surat ini secara tegas menyatakan, bahkan sampai diulang, tidak akan mungkin
umat Islam mengikuti ibadah orang kafir, apapun nama agamanya. Menurut
pendapat dari Prof. Dr. Wahbah Az Zuhaili, kalimat penolakan yang pertama
mengandung makna ‘akan datang’. Bahwa sampai kapan pun, tidak akan pernah
saya terima, lebih-lebih mengikuti, peribadatan kalian. Kalimat penolakan yang
kedua, bermakna ‘lampau’. Sejak dahulu pun tidak pernah saya terima bentuk

peribadatan kalian. Keduanya ini mengandung sebuah penegasan.

Hal ini tentu dapat kita pahami, bahwa Islam bukanlah agama yang membuat

pemeluknya menjadi sinkretis. Yakni, yang menerima semua agama adalah benar

77



lalu mencampuradukkannya. Kita yakin, bahwa Islam adalah satu-satunya agama

yang Allah terima dan ridai. Kita dasarkan hal ini pada ayat ke-19 dari surat Ali

Imran,
) 1ats Gz e V) 30T s Gl G Syl B e 501 Gy

c:

uS /aﬂc/‘.

Sesungubnya agama di sisi Allah adalah Islam. Tidaklah berselisib orang-orang yang telah

(Va) oledt B A O6 b o

diberi Kiab fecuali setelah mereka memeroleh ilmn karena kedengkian di antara mereka.
Barangsiapa yang ingkar terbadap ayat-ayat Allah, maka sunggub, Allah sangat cepat
perbitungannya

Ali Imran ayat 19

Ayat ini kemudian dipertegas lagi dalam ayat ke-85 di surat yang sama,
(Ao) wm;\ » 521 3 3hs dL ik 26 s V.LA!\ j_o 5 a8

Dan barangsiapa yang mencari agama selain Islam, dia tidak akan diterima, dan di akbirat

dia termasuk orang yang merug.
Ali Imran ayat 85

Dari sini, Majelis Ulama Indonesia, pada beberapa tahun silam telah mengeluarkan
fatwa, bahwasanya paham Liberalisme, Sekularisme, dan Pluralisme agama adalah

haram untuk dianut oleh kaum muslim.
Apa sebab?

Setiap agama memiliki konsepsi yang berbeda mengenai Tuhan. Islam telah tegas
menyatakan bahwa Allah adalah Tuhan yang patut disembah, karena tidak ada satu
pun yang layak menyandang predikat [/z) selain hanya diri-Nya saja. Keyakinan ini
harus diiringi dengan mengimani Nabi Muhammad Saw. sebagai rasul Allah yang
membawa risalah yang harus kita ikuti. Keimanan terhadap keduanya harus seiring

sejalan, tidak bisa salah satunya ditinggalkan.

Kita perhatikan bagaimana orang Yahudi hanya mengakui Allah sebagai Tuhan,
sementara menolak kerasulan Nabi Muhammad hanya karena ia bukan bangsa

Yahudi. Perhatikan pula bagaimana orang Nasrani telah merancukan konsep

78



ketuhanan dengan doktrin trinitas. Agama lain, seperti Hindu, Buddha, dan yang
lainnya pun memiliki konsepsi akan ketuhanan yang berbeda. Maka, tidak bisa

hanya dengan alasan ingin mendamaikan seluruh agama, satukan saja agamanya.

Selain itu, perlu dipahami lebih jauh bahwa kerancuan doktrin kesamaan semua
agama ini, hanya karena alasan, ‘semua agama mengajarkan kebaikan’. Memang,
kita mungkin dapat menemukan irisan ajaran antaragama. Seperti anjuran berbuat
baik terhadap sesama. Namun, itu tidak bisa dijadikan sebagai alasan untuk

kemudian menyimpulkan, ‘semua agama sama benarnya’.
Siapakah itu “orang kafir”?

Perlu kiranya ada pembahasan lebih lanjut secara singkat perihal kata “kafir”.
Akhir-akhir ini, kata “kafir”” dapat dikatakan cukup sensitif di masyarakat. Bahkan,
muncul pula orang yang secara lahir kita yakini sebagai orang kafir, tidak mau
mengaku bahwa mereka itu kafir. Memang, terma kafir ini bermakna buruk, sebab
ada banyak ancaman Allah kepada mereka. Di sisi lain, mengumbar kata kafir
secara serampangan juga bentuk ketidakbijaksanaan dalam beragama, yang akan
membuat permusuhan di masyarakat. Untuk lebih jelasnya, uraian singkat ini

semoga dapat lebih membantu.

Penyebutan kata “kafir” dalam Al Quran maupun Hadits, merupakan sebuah hal
yang lumrah. Akan tetapi, pada masa saat ini, makna kata kafir mengalami
pergeseran makna. Mulai dari simplifikasi bahwa orang yang tidak sepaham dengan
pahamnya disebut kafir, maupun ada yang sama sekali tidak mengatakan dengan

jelas siapakah kafir itu. Sebenarnya, apakah itu kafir?

Kafir, akar katanya ialah huruf £4f, fz, dan ra. Secara harfiah ia berarti menutup. Ia
berasal dari penamaan orang Arab kepada petani yang menutupi benih dengan
tanah. Dalam istilah agama, menurut pendapat Ibnu Katsir ketika menjelaskan ayat
keenam dari Surat Al Baqarah, kafir kemudian dimaknai sebagai orang-orang yang
menutupi dan menyembunyikan kebenaran serta kafir terhadap apa yang
diturunkan kepada Muhammad Saw. pengertian ini masih bersifat umum dan

kemudian menimbulkan benak tanya, siapa sajakah mereka?

Dalam pemahaman akidah Islam, akan kita temui bahwa kafir merupakan lawan
dari iman. Kafir diartikan sebagai orang yang mengingkari atau mendustai.

Sementara iman adalah orang yang yakin dan percaya. Dalam buku Ensiklopedia Al

79



Quran, dijelaskan terdapat enam macam kekafiran. Pertama, £ufr al jubud, yakni
hanya mengakui Tuhan dalam hati, namun tidak diiringi dengan ucapan. Kedua,
kufr al inkar, yakni kafir terhadap Allah, rasul beserta semua ajarannya. Mereka
hanya percaya kepada materi saja (materialis) dan tidak percaya terhadap yang
ghaib. Ketiga, kufrun ni’mab, yakni menutupi nikmat Allah dengan tidak
mensyukurinya atau menggunakan nikmat-Nya dengan cara yang tidak benar. Hal
ini tidak sampai mengeluarkan dia dari Islam, hanya saja tetap diancam dengan
ancaman yang pedih. Keempat, £ufr an nifag, yakni pembenaran yang hanya
melalui ucapan, namun hatinya ingkar. Orangnya disebut sebagai munafik.
Kelima, kufr asy syirk, yakni menyekutukan Allah denga makhluk, seperti
menyembah kepada selain Allah. Mereka bisa saja yakin ada Tuhan yang mengatur
semesta ini, namun bukan Allah yang mereka akui sebagai Tuhan. Perbuatan syirik
merupakan dosa terbesar dan tidak akan diampuni. Orangnya disebut sebagai
musyrik. Keenam, £ufr al irtidid, yakni keluar dari agama Islam dan menjadi kafir,

atau murtad.
Apakah orang kafir masuk ke dalam surga?

Dalam salah satu argumentasi seorang pluralis agama, mereka menyatakan bahwa
orang Yahudi dan Nasrani, bersama-sama dengan umat Islam, akan memperoleh
ridha Allah dan bisa masuk ke dalam surga-Nya. Mereka umumnya berargumen
dengan ayat ke-62 surat Al Baqgarah. Ayat tersebut berbunyi,

1

o dag 31 035 B e 04 Gtally (g 306 230 et 20 By

“Sesunggubnya orang-orang Mukwmin, orang-orang Y abudi, orang-orang Nasrani, dan orang-

f

(1) 0552 44 ¥ 2l D55 Y 085 s 0 k2

orang Shabiin, siapa saja di antara mereka yang benar-benar beriman kepada Allah, hari
kemndian, dan beramal shaleh, mereka akan menerima pabala dari Tuban mereka, tidak ada

kekhawatiran atas mereka, dan tidak (pula) mereka bersedib hati”
Al Bagarah ayat 62

Ayat ini, jika dibaca secara sekilas, memang akan memberikan kesan bahwa orang
Yahudi, Nasrani, dan Shabiin (menurut sebuah pendapat, yakni orang yang
beragama selain Yahudi dan Nasrani) memperoleh keselamatan. Ayat ini pun

menjadi landasan argumentasi mereka untuk berkata, “agama apa pun, selama

80



berbuat baik, pasti masuk surga”. Serta terkadang diiringi sindiran untuk yang

berpendapat berlawanan “jangan sok mengapling surga”. Benarkah demikian?

Dalam sebuah makalah, Asep Setiawan (2016) mengkritik pendapat orang yang
berkata demikian. Penjelasan ulama-ulama terdahulu pun, tidak sampai sedemikian

rapuhnya batas antara kaum Yahudi, Nasrani, dengan umat Islam.

Menurut pendapat Ibnu Abbas, ayat ini telah dimansukh (dibatalkan kedudukan

hukumnya) dengan ayat ke-85 dari Surat Ali Imran yang menyatakan bahwa agama
di sisi Allah hanyalah Islam.

Penjelasan lebih lengkap diutarakan oleh Ibnu Katsir. Menurutnya, yang dimaksud
oleh ayat ini ialah orang Yahudi yang mengikuti Nabi Musa tanpa mengubah
ajarannya sampai datangnya Nabi Isa, dan orang Nasrani yang mengikuti Nabi Isa
tanpa mengubah ajarannya sampai datangnya Nabi Muhammad. Ataupun, orang-
orang yang hidup sezaman dengan Nabi Muhammad Saw. tanpa mengubah isi

kitab sucinya, seperti Salman Al Farisi, Abdullah bin Salam, dan lainnya.
Sebagai sebuah simpulan, dikutip dari tulisan Asep Setiawan (Setiawan, 2016)

Berpijak pada pendapat al-Syaukani, al-Qasimi, dan al-Qinuji, bahwa
seseorang dapat memenuhi kriteria keimanan sebagaimana yang dijelaskan
dalam QS. al-Baqarah [2]: 62 dan QS. al-Ma’idah [5]: 69 hanyalah orang-
orang yang memeluk Islam sebagai agama formal yang dibawa oleh
Muhammad SAW. Sebaliknya, semua penganut agama di luar Islam saat ini,
dapat dikategorikan sebagai kafir, sebab secara eksplisit mereka telah
mengingkari kenabian dan risalah Nabi Muhammad SAW dan al-Qur’an.
Oleh karena itu, siapa saja yang hendak mengidentifikasikan diri mereka
sebagai kaum beriman, maka tidak ada pilihan lain kecuali harus mengimani

doktrin dan ajaran yang telah ditetapkan Islam (QS. al-Baqarah [2]: 137)

Pada akhirnya, apakah seseorang masuk surga atau tidak merupakan hak
prerogratif Allah untuk menentukan. Ibadah yang dilakukan, sebanyak apapun,
tidak bisa membawa kita ke surga karena memang tidak bisa membalas rahmat
Allah kepada kita. Orang yang hidup bergelimang dosa, ketika di hatinya masih
ada keyakinan Tauhid, bisa jadi Allah masukkan ke dalam surga sekalipun
dalam prosesnya dimasukkan ke neraka terlebih dahulu. Pengetahuan kita akan

persoalan ini sepatutnya membuat kita lebih mawas diri dan rajin evaluasi diri,

81



agar jangan sampai masuk ke dalam kekafiran yang mendapat ancaman yang

pedih dari Allah.

Catatan Penting

Kita harus bijak dalam menempatkan kata ‘kafir” dalam kehidupan bermasyarakat
dan bernegara sehari-hari. Haram hukumnya seorang muslim memanggil orang
beriman dengan sebutan “hai kafir!”, sekalipun untuk candaan. Memanggil dengan
sebutan kafir kepada orang yang jelas-jelas beriman, justru akan menjadikan orang

yang memanggil tadi menjadi kafir. Demikian Nabi mengajarkan.

Perlu dicatat juga, dalam pergaulan keseharian, sebagai seorang muslim kita perlu
menanamkan adab yang baik. Tidaklah elok menyebut orang lain sebagai kafir di
muka umum, sekalipun kita meyakini demikian. Cukup disebut sebagai non-Islam

saja yang secara sosial dianggap lebih sopan.

Jangan pula menjadikan kata “kafir” sebagai senjata untuk melegalkan perilaku
buruk kita pada orang lain. Ingatlah, bahwa kepada orang kafir sekalipun, oleh Al
Quran, kita diperintahkan untuk berbuat kebaikan kepada mereka, sepanjang
mereka tidak memusuhi kita. Selain itu, bila ada segelintir orang kafir yang
memusuhi kita, bukan berarti itu menjadi alasan kita untuk memusuhi orang kafir

secara keseluruhan.

Tidak tepat juga menunjuk kelompok lain sebagai kafir secara terbuka, sekalipun
sudah terlihat tanda kekafirannya. Kecuali jika sudah disepakati oleh para ulama,
misalnya di Indonesia melalui MUI, bahwa mereka adalah sebuah kelompok atau
aliran yang menyimpang.

Selain itu, terhadap orang yang berbeda agama, tidak ada larangan sama sekali
untuk tetap berinteraksi dan hidup berdampingan. Hidup bersama dengan orang
yang secara akidah kafir adalah lumrah, bahkan oleh Nabi sendiri selama di
Mekkah (musyrikin Quraisy) dan Madinah (Yahudi dan Nasrani). Hanya saja,
dalam masalah akidah, tidak boleh sedikit pun dicampur sehingga batas-batas

agama menjadi rancu seperti pandangan kaum liberalis agama.

Sebuah sikap yang lebih baik adalah, kita mendakwahkan kepada orang yang masih
belum memeluk Islam untuk ikut mengenali Islam. Mulai dari dakwah dengan

lisan, tulisan, ajakan, dan yang terpenting dengan sikap keseharian kita. Sebab,

82



dalam pembahasan surat Al Lahab yang lalu, kita dicontohkan oleh Nabi
Muhammad, bahwa ketika beliau sudah dikenal sebagai orang yang terpercaya,
tidak bisa orang lain membantah beliau ketika sedang disampaikan kebenaran.

Kalaupun membantah, tidak dengan akal, melainkan hanya dengan emosi belaka.
Simpulan

Menjadi seorang muslim yang baik, harus dapat dengan tegas menyatakan bahwa
Islam dan agama selain Islam tidaklah sama. Karenanya, tidak dapat
dikompromikan hubungan antaragama dengan menyatukan ajaran agama-agama
yang ada. Akan tetapi, bukan berarti hubungan antara umat Islam dengan umat
agama lain lantas menjadi beku. Dalam hubungan muamalah, kegiatan keseharian,
layaknya ekonomi, politik, sosial, dan budaya, tidak masalah untuk saling bekerja
sama. Asalkan tidak menuju pada keburukan yang dapat mengganggu
kemaslahatan bersama. Namun perlu dicatat baik-baik, dalam urusan akidah, tidak
boleh ada kompromi sedikit pun. Sebab, itulah yang akan menjadi penyelamat kita

di hari kemudian.

83



Tadabbur Surat Al Kautsar

-

! (r) 537 38 815 &y (v) 5 &g b (1) S50 il

| 1. Sunggub, Kami telah memberiniu (Mubammad) nikmat yang banyak

: |
| 2. Maka laksanakanlah salat kepada Tubanmu, dan berkurbanlah (sebagai ibadah dan :

| mendekatkan diri kepada Allab)
i 3. Sunggub, orang-orang yang membencimu dialah yang terputus (dari rahmat Allah)

[ (000D 000000 o S UCNEPEEINOMIRIE"  | — [ [ —— 5 5 5 00 o 0 0 o o N 4

Apa itu “Al Kautsar”?

Secara harfiah, kita akan temukan akar kata Al Kautsar itu pada huruf £af, #5a, dan
ra, yang artinya adalah banyak. Kemudian ia menjadi al kautsar, yang mengandung
makna hiperbola, artinya ‘amat sangat banyak’. Karena itu, Al Kautsar dalam ayat

ini dapat dimaknai oleh ulama sebagai ‘nikmat yang sangat banyak’.

Salah satu nikmat yang terbesar dari sekian banyak nikmat itu adalah, pemberian
Allah kepada Rasulullah berupa ‘telaga Al Kautsar’ di surga kelak. Menurut Syaikh
Al Utsaimin, siapa saja yang mengikuti syariat yang Rasulullah bawa, kelak ia akan
mendapatkan bagian di telaga Al Kautsar itu. Sebab, air di telaga itu amatlah
banyak.

Menurut Prof. Wahbah Az Zuhaili, dikatakan bahwa orang yang banyak berbuat
baik dan banyak memberi, digelari ‘Kautsar’. Sementara itu, Nabi Muhammad
sendiri akan mendapatkan pahala terbanyak di antara manusia lain, berdasar pada
hadits, ‘barangsiapa yang mengajak pada suatn kebaikan, ia akan mendapatkan kebaikan
serupd’. Pengetahuan kita akan berbagai kebaikan dalam syariat didapat melalui

ajaran yang Rasulullah sampaikan.

Selain itu, makna lain dari Al Kautsar, menurut Syaikh Al Utsaimin, ialah
kedudukan terpuji yang Nabi Muhammad dapatkan. Yakni, Allah memberikan
kepada beliau syafaat yang dapat beliau beri kepada umatnya. Padahal, di hari akhir

84



kelak, akan banyak umat manusia yang meminta syafaat kepada nabi yang lain. Dan

para nabi itu, akan menunjuk untuk meminta kepada Nabi Muhammad saja.
Hikmah kehidupan
Surat ini mengandung beberapa hikmah yang dapat kita cermati bersama.

Pertama, Allah telah menyebut, secara khusus kepada Nabi Muhammad dan
secara umum kepada kita semua, bahwa nikmat yang Allah beri amatlah banyak.
Bahkan, dalam surat An Nahl disebutkan,

P p PR )
s . o A2y & 9 < s °% G G0, *az (.
W?/—J)}J:JAMULUB Y@‘Mb.@db

Dan jika kamn menghitung nikmat Allah, niscaya kamu tidak akan mampn menghitungnya.
Sunggub, Allah benar-benar Mabha Pengampun, Maba Penyayang.

An Nahl ayat 18

Nikmat Allah telah diberi kepada kita, mulai dari kita belum lahir, bahkan sampai
di hari akhir. Mulai dari yang diminta, maupun yang diberi tanpa diduga. Kita, pasti,
tidak akan pernah mampu menghitung dengan akurat, seberapa besar nikmat Allah

yang diberikan kepada kita. Apalagi untuk membalasnya.

Untuk nikmat nafas saja, misalkan. Kita diberi oksigen secara gratis dan bebas
untuk dihirup. Kita pun diberi hidung, yang dapat dengan mudah menghirup
oksigen itu. Kita pun diberi atmosfer, yang meskipun kandungan Nitrogen lebih
besar daripada Oksigen, dijadikan Oksigen itu lebih berat dari Nitrogen. Sehingga,
di lapisan terbawah atmosfer tempat kita hidup, lebih banyak Oksigen daripada
Nitrogen. Belum lagi kesegaran udaranya, kejernihan kandungannya, dan lain

sebagainya. Untuk satu nikmat bernapas saja, kita tidak sanggup menghitungnyal!

Perihal nikmat ini, Allah juga berfirman di surat Lugman yang semakin

menunjukkan ketidakmampuan kita menghitungnya,

2oLy 4 9% oo, o, ¢ ;5;/ 20 /a"’, ,;‘9-
KNS LRUINT IRV I PO b o =3
z

85



Dan seandainya pohon-pobon di bumi menjadi pena dan lantan (menjadi tinta), ditanbabkan
kepadanya tujub lantan (lagi) setelah (kering)nya, niscaya tidak akan habis-habisnya
(dituliskan kalimat-kalimat Allah. Sesunggubnya Allah Maba Perkasa, Maha Bijaksana.

Lugman ayat 27

Lalu, setelah nikmat itu telah jelas kita dapatkan dengan berlimpah, dengan cara
apa kita mensyukurinya?

Hikmah kedua, inilah petunjuk yang Allah beri sebagai sikap yang pantas kita
lakukan setelah nikmat itu didapatkan, yakni mendirikan shalat dan menyembelih

hewan qurban.

Dua hal yang menjadi perintah dalam hal ini. Shalat dan Qurban. Shalat merupakan
ibadah kita secara individual kepada Allah swt. semata. Tidak boleh kita shalat
kepada selain-Nya. Shalat wajib, sunnah, id, dan lainnya harus kita lakukan dengan

ikhlas dan semata-mata karena mencari ridha dari Allah Ta’ala.

Kemudian, setelah kita diisi secara spiritual dan individual dengan shalat, kita pun
perlu beribadah yang tidak hanya diri kita yang mendapatkan manfaat, namun
masyarakat di sekitar. Itulah ibadah qurban.

Kita tentu akan menemukan, beberapa waktu sebelum hari raya Idul Adha, akan
banyak imam yang membaca surat ini. Tentu, maksudnya ialah untuk

mengingatkan akan syariat Qurban.

Ibadah qurban ini merupakan ibadah yang amat dahsyat. Di saat yang bersamaan,
kita mendapat banyak pelajaran. Kita diajarkan untuk menyembelih qurban dengan
dipersembahkan kepada Allah, bukan kepada dewa, patung, berhala, maupun
benda lainnya. Tidak boleh juga menyembelih qurban untuk, misalnya, mengharap
kelancaran pembangunan jalan, seperti dalam beberapa tradisi di masyarakat kita.

Qurban hanya pantas dilakukan untuk Allah saja.

Selain itu, kita juga mengambil pelajaran dari kisah Nabi Ibrahim dan Ismail. Dari
keduanya, kita mempelajari makna ketaatan, keikhlasan, dan pengorbanan dua
orang mulia. Tak hanya itu, dari ibadah qurban juga, kita mengasah kepedulian
sosial melalui pembagian daging qurban kepada orang-orang yang berhak. Kita
diajarkan bahwa tidak boleh mementingkan perut sendiri. Ada perut orang lain,
yang karena kemiskinan, bisa jadi amat jarang memakan daging. Di hari raya Idul

Adha, kita berbagi dengan mereka.

86



Ketiga, hikmah yang dapat diambil ialah jangan sampai kita membenci Rasulullah
maupun syariat yang beliau bawa. Dalam sebuah riwayat, disebutkan bahwa
asbabun nuznl surat ini ialah ketika kaum kafir Quraisy banyak yang mencemooh

nabi Muhammad lantaran semua anak laki-lakinya meninggal.

Dikisahkan dalam tafsir Al Azhar, bahwa Nabi Muhammad merasa sedih ditinggal
semua anak laki-lakinya. Belum lagi ditambah cacian dari kaum kafir Quraisy.
Mereka mengatakan, sejalan dengan adat yang berlaku di masa itu, bahwa dengan
ketiadaan anak laki-laki, akan terputuslah keturunan Nabi Muhammad. Dengan

sendirinya, dalam asumsi mereka, akan terputus juga ajaran yang beliau bawa.

Seluruh dugaan ini, dibantah dalam surat Al Kautsar ayat ketiga. Kita bisa lihat,
bahwa dakwah Nabi Muhammad Saw. tidak terputus, bahkan hingga kini dapat
kita terima. Ajaran Nabi Muhammad Saw. pun tetap langgeng dan mendapat
pengikut semakin banyak. Justru, kebencian merekalah yang membuat mereka

terputus dari rahmat Allah.

Dari kisah ini, sebagian ulama, seperti Syaikh Al Utsaimin, melarang kita
membenci Nabi Muhammad ataupun syariatnya. Kita dilarang, misalnya,
membenci syariat shalat atau zakat. Sebab, dengan membenci syariat tersebut, kita
bisa saja sudah menjadi kafir, sekalipun kita tetap melakukannya. Karenanya, perlu

kita perhatikan dengan seksama perihal masalah ini.

Kita dapat lihat dalam banyak kejadian di masa sekarang. Orang-orang yang
membenci Nabi Muhammad, membenci Islam, membenci Al Quran, mungkin
tetap ada. Ada yang berani membuat kartun yang menghina Nabi dengan dalih
kebebasan berekspresi. Lihatlah akhir hidupnya, ia mati ditembak orang yang
marah dengan sikap itu. Ada pula orang yang membakar Al Quran, ia pun mati
dalam keadaan hangus terbakar. Sungguh, kebencian terhadap Islam, Nabi
Muhammad, Al Quran, atau apa pun yang beliau bawa, hanya akan membuat
sengsara si pembenci. Sementara orang yang senantiasa taat menjalankan,
merekalah yang akan mendapat nikmat dan keberkahan. Baik di hari ini maupun

di kehidupan yang akan datang.
Semoga, dari surat ini kita dapat ambil banyak sekali hikmah yang terkandung.

Walau ia merupakan surat yang amat singkat, namun isinya sungguhlah melimpah.
Inilah salah satu sisi kemenakjubkan dari Al Quran. Allahu Akbar!

87






Tadabbur Surat Al Ma’un

| . p

Wy

b e a2 Y;(Y)’"‘é\écse'j‘*'ﬂéf@(\)oim LI el est
- |

O35 24 0l (o) O3l a5 22 2 3l <2>Mw<v>w*'

| (v) 518 555 ()
I
i
i

Tahukah kamu (orang) yang mendustakan agama?
. Maka itulah orang yang menghardik anak yatim

Dan tidak mendorong memberi makan orang miskin

1
2
3
| 4 Maka celakalah orang yang salat,
5. (yaitn) orang-orang yang lalai terbadap salatnya,
6. Yang berbuat riya,

7

Dan enggan (memberikan) bantuan |

L. A . =

Surat ini, menurut Hibbatullah seperti yang dikutip oleh Prof. Dr. Wahbah Az
Zuhaili, turun dalam dua tahap. Ayat pertama hingga ketiga, turun di periode
Makkiyah yang menceritakan tentang kedustaan terhadap agama yang dilakukan
oleh orang kafir. Sementara ayat keempat hingga akhir, turun dalam periode
Madaniyyah yang menceritakan ciri kedustaan terhadap agama yang dilakukan oleh
orang munafik. Adapun keseluruhan isi surat ini memberikan penjelasan kepada

kita, bagaimana ciri mereka yang mendustakan agama.
Siapakah para pendusta?

Surat ini dibuka dengan sebuah pertanyaan retoris yang menarik, “tahukah engkau,
siapa itu orang yang mendustakan ad din?”. Bila kita lihat, kata ad dizn ini memiliki
beberapa makna yang saling berkait. Pertama, ia mendustakan agama Islam,
maksudnya ialah ajaran-ajaran di dalamnya. Kedua, ia mendustakan hari

pembalasan (di Surat Al Fatihah juga digunakan maaliki yaumiddin), yang

89



merupakan salah satu rukun keimanan yang amat ditekankan. Ketiga, karena ia
mendustakan (tidak percaya, menafikan) keberadaan hari pembalasan, maka ia
tidak percaya akan adanya ganjaran terhadap kebaikan (pahala) maupun atas
keburukan (dosa). Ketiga hal ini akan tecermin pada perilakunya, seperti yang

dijelaskan pada ayat-ayat berikutnya.

Para penghardik anak yatim, itulah yang pertama disebut sebagai pendusta agama.
Dalam berbagai riwayat disebut, bahwa banyak orang kafir Quraisy yang tidak
senang dengan keberadaan anak yatim. Mereka dianggap sebagai beban semata
yang menyusahkan. Buya Hamka menyebut, bahwa diisyaratkan dari bunyi yadu'n

ialah menolak anak yatim dengan amat sangat, pun disertai rasa benci.

Padahal, bagaimana mungkin sampai hati kita untuk bisa menghardik anak yatim,
padahal Rasulullah sendiri pun yatim ketika beliau lahir? Rasulullah amat mencintai
anak yatim, sebab beliau paham bagaimana kesedihan yang menimpa mereka.
Beliau pun mencintai umatnya yang sayang kepada anak yatim. Disebut dalam
sebuah hadits Nabi Muhammad Saw. bersabda,

s Wi gy Jlau gl ey jsly & b g o 5 G
“Aku dan orang yang menanggung anak yatim, kelak di dalam surga seperti ini’, belian
mengisyaratkan  dengan  jari  telunjuk  dan  jari tengah belian, dan belian agak

merenggangkannya”
Hadits Riwayat Bukhari

Hadits ini menjadi isyarat, bahwa amat dekat kedudukan orang yang mencintai,

menyayangi, dan mengasihi anak yatim dengan beliau di surga nanti.

Kedua, orang yang mendustakan agama ialah mereka yang tidak mendorong untuk
memberi makan orang miskin. Ini adalah bagian dari keyakinan bahwa rejeki yang
kita dapat sejatinya berasal dari Allah. Ketika seseorang enggan untuk berbagi,
sebenarnya dia sedang angkuh karena menganggap rejeki itu berasal dari kerja
kerasnya sendiri, dan yang lebih parah, dia juga sedang menafikan peran Allah dari

hidupnya. Ini adalah bentuk pendustaan terhadap agama.

Menarik juga bila kita melihat redaksinya yang menyebut ‘mendorong untuk
memberi makan orang miskin’. Sebab, memang tidak semua orang mampu untuk

memberi makan orang lain. Namun, tidak boleh kita berhenti sampai di situ. Bila

90



kita tidak mampu, doronglah orang lain yang mampu untuk berbagi. Insya Allah,
itu juga merupakan sebuah kebaikan. Sebab, sebagaimana sabda Nabi,
menunjukkan jalan pada kebaikan akan memberikan pahala bukan hanya pada

pelakunya, tetapi juga pada pendorongnya.

Ketiga, disebut bahwa orang yang salat, termasuk golongan yang celaka.
Maksudnya ialah orang yang lalai dalam shalat dan mengerjakannya karena
mengharap pujian. Ayat ini mengindikasikan perilaku orang munafik yang
cenderung malas dalam salat. Allah Swt. berfirman dalam ayat ke-142 surat An

Nisa,

S O35 QLT3 55501 ] 1555 155 deus 3ag Al Ojeus: Giasd]

Sesunggubnya orang munafik itu hendak menipu Allah, tetapi Allah-lah yang menipn
mereka. Apabila mereka berdiri untuk shalat, mereka lakukan dengan malas. Mereka
bemaksud riya (ingin dipuji) di hadapan manusia. Dan mereka tidak mengingat Allah kecuali
sedikit sekall.”

An Nisa ayat 142

Ayat ini mengindikasikan kepada kita, bahwa ciri orang munadik bila hendak shalat
ialah 1) bermalas-malasan, 2) hanya untuk dipuji, 3) hanya sesekali ingat kepada
Allah. Lebih jauh lagi, Ibnu Katsir menjelaskan ciri orang yang lalai dalam shalatnya
ialah 1) tidak mengerjakannya di awal waktu, sehingga selalu atau sering menunda
di akhir waktu, 2) tidak melaksanakan rukun dan syarat shalat, (atau tidak dengan
sempurna melaksanakannya), 3) tidak menjaga kekhusyu’an dalam shalat (tidak
konsentrasi dan pikirannya melayang-layang), dan 4) tidak merenungkan makna
dari bacaan shalat. Syaikh Al Utsaimin menambahkan ciri tersebut. Di antaranya,
mereka yang tidak lurus dalam shaf shalat, tidak thuma’ninah, dan tidak

memperhatikan keutamaan shalat.

Keempat, berbuat riya ketika melakukan kebaikan. Rzye artinya adalah ingin
dilihat. Serupa dengannya ialah sifat suz'ah, yakni mengerjakan sesuatu kemudian
menyebut-nyebutnya karena ingin didengar orang lain perbuatan baiknya. Dua

sifat ini adalah sifat yang tercela. Para ulama menyebut bahwa riya merupakan

91



perilaku syirik kecil, karena menyekutukan tujuan ibadah kepada selain Allah.

Kelak, Allah tidak akan mempedulikan amalan yang tidak ditujukan kepada-Nya.

Kelima, orang yang enggan memberikan bantuan kepada mereka yang
membutuhkan. Menurut Prof. Dr. Wahbah Az Zubhaili, yang dimaksud dengan .4/
Mai’un ialah sesuatu yang biasa dipinjam oleh tetangganya berupa peralatan
memasak, peralatan berkebun, dan sebagainya. Maknanya, ialah sesuatu yang
dianggap berguna bagi kehidupan orang lain. Bila ia enggan memberi karena
misalnya, ia jijik dengan orang yang meminta bantuan, ia termasuk di dalam ayat
ini. Padahal, dalam salah satu hadits Nabi disebut, bahwa sebaik-baik manusia ialah

yang paling bermanfaat kepada sesama.

Memberi bantuan hukum dasarnya ialah mubah. Namun ia bisa menjadi wajib bila
orang yang dibantu amat membutuhkan. Misalnya, ada orang yang meminta
diberikan air karena kehausan yang amat sangat. Bila tidak diberi, ia akan
meninggal. Maka menjadi wajib bagi siapa pun orang yang memiliki air untuk

membantunya.
Hikmah kehidupan

Dalam surat ini, ada banyak sekali hikmah yang perlu kita renungkan di dalam
hidup ini. Pertama, sudah sejauh manakah komitmen kita terhadap agamar
Apakah kita telah mengupayakan untuk menjalankan agama dengan sebaik-
baiknya? Atau jangan-jangan, kita termasuk satu di antara lima kelompok pendusta
agama tadi? Kita perlu sesekali merenungkan hal yang demikian agar terjaga diri

kita dari ancaman pendusta agama.

Kedua, dalam hidup ini kita perlu menyeimbangkan antara optimisme dan kehati-
hatian. Optimis merupakan sikap yang baik, namun jangan sampai membuat kita
lupa untuk menjaga kehati-hatian. Terutama yang menyangkut perihal ibadah. Kita
harus berupaya benar agar shalat kita diterima Allah. Jangan sampai shalat kita
seperti orang munafik, yang digambarkan Rasulullah seperti burung yang

mematuk-matuk. Shalatnya tanpa makna. Na’udzubillah.

Ketiga, kita perlu menyeimbangkan antara hubungan kita kepada Allah selaku
hamba, dengan hubungan kita terhadap manusia lain selaku sesama hamba-Nya.
Menjaga shalat merupakan kunci ibadah kepada Allah. Tidak cukup sampai di situ.
Akan menjadi percuma, jika tidak diiringi dengan kepekaan sosial. Sebab, kita

92



hidup pun memang dalam komunitas manusia lain. Tidak mungkin kita bisa hidup
tanpa ulur tangan orang lain. Karenanya, kita perlu turun tangan membantu

kesulitan orang lain.

Keempat, pada hakikatnya, apa pun yang kita lakukan di dunia ini, baik ibadah
maupun hubungan sesama manusia, kita sedang “bertransaksi” dengan Allah.
Berbuat baik kepada manusia, otomatis ia berbuat baik kepada Allah bila
dijalankan dengan tulus ikhlas lillahita’ala. Sementara, bila kita menghardik anak
yatim, kejam terhadap orang miskin, dan tidak peduli dengan sekeliling, itu alamat
hubungan kita dengan Allah pun buruk. Karenanya, kita didorong untuk mengasah

kepedulian terhadap sesama.

Terakhir, kita perlu memahami bahwa agama kita tidak melulu urusan ibadah
ritual saja. Shalat memang penting, namun selain itu ada juga yang sama
pentingnya. Menjaga hubungan baik kepada sesama perlu dijaga. Artinya, kita
harus paham, tidak cocok jika dikatakan urusan agama hanya urusan privat saja.
Sebab, Islam juga mengatur bagaimana hubungan baik kita pada sesama. Islam
menghendaki adanya kebaikan dalam hubungan kepada Allah dan juga hubungan
kepada sesama manusia. Keduanya ajaran Islam, sehingga dari sini dapat kita ambil

simpulan, Islam memang memperhatikan segala aspek kehidupan.

93



Tadabbur Surat Quraisy

| T () T 108 &5 Tals (v) cagfally RN AL2, 2galy (1) psf sy |
i ] i
ow o .~ ‘:

i (8) P55 (5 il ¢35 O

s(;\l

Karena kebiasaan orang-orang Quraisy
(yaitn) kebiasaan mereka berpergian pada musim dingin dan musim panas
Maka hendaklah mereka menyembah Tuban (pemilik) rumab ini (Ka’bah)

Yang telah memberi makanan kepada mereka untuk menghilangkan lapar dan

Nowoho=~

! mengamankan mereka dari rasa ketakutan

Siapakah orang Quraisy?

Kaum Quraisy (_:3), menurut Jalaluddin Al Mahalli, merupakan sebutan untuk

sebuah kabilah di Jazirah Arab keturunan Nadhar bin Kinanah. Menurut
penjelasan dari Prof. Dr. Wahbah Az Zuhaili, penggunaan kata “Quraisy” adalah
bentuk 7z’3him (pengagungan) kepada kabilah ini. Sebab, mereka memiliki banyak

keutamaan. Di antara keutamaan kaum ini adalah,

Pertama, nama “Quraisy” sendiri berasal dari kata garash yang artinya adalah
hewan tunggangan yang sangat besar di laut. Hewan itu bisa makan, namun tidak
bisa dimakan, bisa unggul, namun tidak bisa diungguli. Penisbatan itu merujuk
pada sifat kaum Quraisy yang memang termasuk suku yang unggul. Mereka juga
merupakan suku yang bersatu atas jasa dari Qushai bin Kilab, setelah sebelumnya

terpecah belah.

Kedua, sebagaimana disebut dalam surat ini, mereka pandai berdagang. Ketika
berada dalam musim dingin, mereka berdagang ke daerah Yaman. Di sana, mereka
mendapat barang dagangan dari India, China, dan lainnya. Ketika musim panas,

mereka ke Syam (sekarang Syiria), untuk mendapatkan berbagai hasil pertanian

94



untuk kebutuhan pangan. Dengan kecerdasan dalam perdagangan ini, mereka

mendapat keberlimpahan harta.

Ketiga, mereka juga memiliki keutamaan, karena mereka tinggal di sekitar Ka’bah.
Mereka kemudian menjadi pengurus yang memelihara Ka’bah. Di setiap musim
haji, akan datang banyak peziarah yang menjalankan ibadah di Ka’bah, mengikuti
sunnah ajaran Nabi Ibrahim. Ka’bah sendiri merupakan pusat peribadahan yang
dibangun oleh Nabi Ibrahim dan Nabi Ismail. Bangunan ini selalu Allah lindungi
dari segala kerusakan, termasuk ketika serangan dari tentara gajah raja Abrahah.

Hal ini menjadikan tempat di sekelilingnya sebagai negeri yang aman.

Keseluruhan nikmat ini, harus menjadikan mereka yang mendapatkannya, untuk
beribadah kepada Allah, Tuhan pemilik Ka’bah. Kalau saja mereka tidak tinggal di
sekitaran Ka’bah, bisa jadi mereka tinggal di negeri yang banyak terjadi perang.
Kalau saja mereka tidak ditakdirkan untuk menetap di Makkah, bisa saja mereka

tidak memiliki keuntungan dari sisi perdagangan.

Beribadahlah kepada Allah! Bukan kepada Ka’bahnya! Kesalahan mereka pada
masa itu ialah menjadikan berhala sebagai perantaraan ibadah kepada Allah. Inilah
pangkal kesesatan dalam ibadah. Padahal, ibadah itu, menurut Ibnu Taimiyah,
adalah sesuatu yang mencakup semua yang dicintai dan diridhai oleh Allah, baik
perkataan atau perbuatan, baik ia tampak lahir maupun dalam batin. Dan,

keridhaan Allah tidak akan terdapat pada cara peribadahan yang salah.

Ibadah inilah, wujud dari rasa syukur atas berlimpahnya rahmat dan kasih sayang-
Nya kepada kita.

Hikmah kehidupan
Ada beberapa hikmah yang dapat kita petik dari surat ini.

Pertama, kita perlu mensyukuri segala nikmat yang Allah berikan kepada kita.
Khususnya, tinggal di negeri yang aman, damai, sejahtera, dan kita bisa hidup bebas
di sana. Negeri kita, Indonesia, telah Allah anugerahi nikmat syiar Islam yang sudah
mengakar selama berabad-abad. Di negeri kita, sumber daya alam seolah tak habis
sejauh mata memandang. Di negeri kita pula, masyarakat yang majemuk dapat

hidup berdampingan dan bertali kasih. Ini semua adalah nikmat yang Allah beri.

Jika kita memahami nikmat yang ada, ingatlah sebuah nasihat, “Janganlah terpaku

pada nikmat, tapi ingatlah siapa yang memberi nikmat”. Dari sini, timbullah

95



pelajaran. Semua nikmat yang ada bukan menjadikan kita terlena, tetapi membuat
kita insaf, kalau saja bukan karena kasih sayang Allah, kita tidak akan dilimpahi
nikmat ini. Maka, beribadahlah kepada Allah semata, sebagai wujud syukur kita.

Kedua, dalam beribadah, jangan berlaku syirik. Kita harus beribadah dengan
ikhlas, yakni murni mengikuti pemahaman para ulama dalam memahami petunjuk
dari Baginda Rasulullah. Dalam beribadah pun, kita tidak memerlukan perantara
sesembahan. Salah satu sebab mengapa orang kafir dari kalangan Quraisy
membuat patung ialah karena menganggap patung-patung itulah yang menjadi
perantara mereka dalam menyembah Allah. Kepercayaan dinamisme, animisme,
dan totemisme berakar pada pemikiran seperti ini. Ini adalah pangkal dari perilaku
syirik.

Ketiga, nikmat yang telah diberikan, hendaklah kita jaga agar tidak berlalu begitu
saja. Kita mendapat nikmat tinggal di negeri yang aman, maka jagalah keamanan
di negeri kita. Jangan berperilaku onar. Kita mendapat nikmat kebebasan dalam
berdagang, maka jagalah dengan tidak berlaku curang. Kita mendapat nikmat
kekayaan alam, maka jagalah agar tetap dirasakan oleh anak cucu di masa
mendatang. Jangan kita rakus pada nikmat, sehingga tidak pernah merasa cukup

dan akhirnya tidak bersyukur atas nikmat yang ada.

Inilah pangkal dari sikap kufur nikmat. Tersebab merasa nikmat ini sudah
berlimpah, sampai-sampai lupa pada sang pemberi nikmat. Dikiranya usaha
sendirilah yang mendatangkan nikmat. Syukurilah nikmat, dengan beribadah
kepada Sang Pemberi Nikmat.

96



Tadabbur Surat Al Fiil

h\

zp-éﬂL"”b(Y)ﬂ:'mzf_}/é-ilgf);gﬁ(\)J;éj\;‘ 2 e 8 AT
();UMW(QJ@:‘J“;}/ °°"(Y‘)J~u\j«la|

1. Tidakkah engkau (Mubammad) perbatikan bagaimana Tubanmu telah bem'ﬂdmé :
terhadap pasukan gajah? I
Bukankah Dia (Allah) telah menjadiakan tipu daya mereka itu sia-sia? I
Dan Dia meﬂgz'ﬂ'm/éan kepada merefka bﬂmng yang berbondong—bondong I

Surat ini menceritakan sebuah peristiwa yang terjadi sebelum kelahiran Nabi
Muhammad Saw., yang menurut sebuah keterangan, 50 hari sebelum beliau lahir.
Kisah ini memberikan banyak pelajaran untuk kita. Sekaligus, memberikan
penjelasan, bahwa sebelum Nabi Muhammad lahir, sudah Allah tunjukkan
kekuasaan-Nya.

Siapakah Pasukan Gajah itu?

Surat ini mengisahkan penghancuran Allah atas tentara gajah. Tentu, kita akan

bertanya-tanya, siapakah merekar? Atas sebab apa mereka dihancurkan Allah?

Pasukan gajah yang dimaksud ialah pasukan yang dipimpin oleh Abrahah,

penguasa Yaman.

Pada suatu ketika, Abrahah yang beragama Nasrani hendak membangun gereja
yang menjadi pusat ziarah. Ia ingin menyaingi kakbah di Mekkah. Dibangunlah
gereja yang besar, megah, dan tinggi. Gereja itu dinamainya .4/ Qullais, sebab jika
dipandang dari bawah, sampai-sampai peci (a/ gulansuwah) yang melihatnya jatuh,
saking tinggi dan mewahnya.

97



Orang Quraisy, penduduk Mekkah, merasa terancam dengan keberadaan gereja
itu. Mereka tidak senang dengan dibangunnya A/ Qullazs. Datanglah sekelompok

orang Quraisy ke gereja itu dan mengotorinya dengan buang air besar di dalam.

Murkalah Abrahah. Ia merasa dihinakan oleh orang Quraisy. Kemudian, dia
bertekad untuk membalas perbuatan mereka itu. Akan diserang kakbah oleh
pasukan yang besar lagi tidak ada banding pada masanya. Disiapkannya pasukan
yang terdiri dari bala tentara dan gajah yang besar-besar. Ada yang menyebut dua
belas ribu jumlahnya. Dengan gajah terbesar yang dinaiki oleh Abrahah, dinamai
‘Mahmud’.

Dalam perjalanan, beberapa penguasa berusaha melawan. Seperti ada sekelompok
orang di Yaman yang ingin menyerang di bawah pimpinan Dzu Nafar. Akan tetapi,
ia kalah dan justru menjadi tawanan perang. Di daerah Thaif, mereka merasa takut,
sehingga memilih bekerja sama dan menjadi penunjuk jalan ke Mekkah. Akhirnya,
tibalah pasukan besar itu di Mekkah.

Di Mekkah, penduduk kota ketakutan mendengar kabar datangnya pasukan gajah.
Mereka telah mencuri dua ratus unta milik Abdul Muthalib, seorang pembesar kota
Mekkah, serta merampas harta-harta yang lain. Melihat pasukan yang terdiri dari
ribuan gajah pun, membuat gentar hati penduduk Mekkah.

Ketika pasukan gajah telah mendekati Mekkah, mereka mengutus Hanatah al
Himyari untuk memanggil tokoh Quraisy untuk menghadap Abrahah. Hanatah
pun mendatanginya. Setelah disampaikan maksudnya, Abdul Muthalib menjawab,
“Demi Allah, kami tidak akan melawannya. Kami tidak memiliki kekuatan untuk
melawan. Ini adalah baitullah al haram, rumah Allah, dan kekasih-Nya, Ibrahim. Jika
Dia (Allah) hendak melindunginya, maka memang rumah ini suci dan haram
(diharamkan oleh Allah untuk dihancurkan oleh siapa pun). Dan jika Allah hendak

membiarkan, maka kami pun tidak mampu membela rumah ini.”
Kemudian, Hanatah mengajak Abdul Muthalib untuk pergi ke Abrahah.

Ketika berjumpa dengan Abrahah di kemahnya, Abrahah merasa ada sesuatu yang
menggerakkannya untuk menghormati Abdul Muthalib.

Abrahah pun bertanya kepada Abdul Muthalib, “Apa yang engkau inginkan dari

kedatanganmu di sini?”

98



Abdul Muthalib menjawab, “kembalikanlah dua ratus unta yang engkau rampas

dariku”

Terkejut Abrahah, dikiranya kedatangannya untuk mencegah penyerangan atas
Mekkah. “apakah kamu hanya mau membicarakan tentang untamu? Bukan kakbah
yang merupakan agamamu dan nenek moyangmu? Aku datang untuk
menghancurkannyal Mengapa tidak engkau ingin membicarakan hal itu

dengankur!”, Abrahah menanyakan dengan penuh heran.

“Aku adalah pemilik unta tersebut. Sedangkan Kakbah memiliki pemilik sendiri
yang akan melindunginya dari seranganmu.”, jawab Abdul Muthalib.

“Dia tidak akan mampu mencegahku!”, jawab Abrahah dengan pongah.
“itu urusanmu”, jawab Abdul Muthalib kembali.

Kemudian, Abdul Muthalib kembali ke Mekkah. Ia berdoa di dekat kakbah,
semoga Allah, Tuhan pemilik Kakbah, berkenan untuk melindungi dari serangan
Abrahah.

Keluarlah Abdul Muthalib dan seluruh penduduk Mekkah. Mereka menuju sebuah

bukit dan menunggu serangan itu terjadi.

Di hari penyerangan, pasukan mulai bergerak. Namun, gajah yang dibawa enggan
bergerak. Mereka duduk dan tidak mau berdiri. Dibujuk hingga dipukul, tidak mau
gajah itu beranjak.

Dicobalah untuk memutar haluan ke arah Yaman, mau gajah itu berdiri. Diputar
kembali ke arah timur, gajah itu mau berjalan. Namun, jika diarahkan menuju
Mekkah, gajah itu kembali duduk dan diam. Tidak mau bergerak.

Repotlah pasukan Abrahah. Di tengah situasi yang demikian, datanglah ribuan
burung di udara mengarah ke pasukan Abrahah. Tiap burung membawa tiga buah
batu dari tanah liat yang dipanaskan sehingga mengeras. Satu di paruh, dua di kaki.
Dijatuhkan oleh burung-burung itu, batu yang panas ke pasukan Abrahah. Bahkan,
menurut keterangan Ibnu Mas’ud, Allah mengirim angin sehingga jatuhnya batu
itu semakin keras dan menimbulkan sakit yang luar biasa. Pasukan yang besar pun

tunggang lantang karena dijatuhi batu yang amat panas.

Pasukan Abrahah kocar-kacir berlari tak karuan. Batu itu memberi rasa panas yang

luar biasa. Ada yang berkata, yang terkena batu itu menjadi melepuh kulitnya

99



seperti cacar. Ada pula yang menyebut, jika batu itu jatuh di kepala, tembus sampai
ke dubur. Mereka merasakan sakit yang luar biasa. Hingga banyak yang mengalami
cacat dan buta. Abrahah sendiri mati di tengah perjalanan ketika kabur, dengan
keadaan dadanya terbelah.

Betapa kacaunya mereka saat itu. Hingga digambarkan oleh ayat terakhir di surat
ini, laksana daun yang hancur dimakan ulat. Habis perlahan sambil menahan

siksaan.

Kejadian itu amat diingat oleh penduduk Mekkah. Dikenallah tahun itu sebagai
tahun gajah. Di tahun itu, lahirlah Nabi Muhammad Saw., yang juga merupakan
cucu dari Abdul Muthalib, perwakilan Quraisy yang menghadap Abrahah.

Hikmah kehidupan

Kisah ini membawa beberapa hikmah bagi kita. Pertama, kedatangan Nabi
Muhammad Saw. sudah memiliki tanda-tanda, bahkan sebelum beliau lahir. Inilah
yang dinamakan zrhash, yakni, kejadian luar biasa yang terjadi sebelum seorang nabi
diutus. Rasulullah lahir di Mekkah yang telah selamat dari serangan pasukan gajah.
Irhash lain yang Muhammad alami sebelum menjadi nabi, salah satunya, ialah jika
berjalan selalu dilindungi awan yang teduh. Padahal, beliau hidup di lingkungan

yang panas dan kering.

Kedua, Allah menunjukkan bahwa kota Mekkah adalah kota yang suci. Ia tidak
mungkin diganggu oleh musuh Allah. Jikalau mereka hendak menyerang, Allah
akan kirim pasukan-pasukan-Nya yang akan menghancurkannya. Disebutlah
Mekkah itu satu dari dua a/ haramayn (satunya lagi ialah Madinah). Tempat teraman,
dengan Allah sendiri yang memberi perlindungan. Siapa pun yang berusaha untuk
menghancurkan, tunggulah, Allah akan hancurkan ia terlebih dahulu melalui siapa

pun makhluk-Nya yang Dia perkenankan.

Ketiga, kesucian Mekkah perlu dijaga. Rasulullah diutus, salah satunya, ialah untuk
mengembalikan Kakbah sebagai pusat penyembahan kepada Allah. Bukan
penyembahan pada berhala yang dianggap perantara menuju Allah. Di saat fathu
Makkah, hari pembebasan kota Mekkah, rasulullah bersabda,

100



et 256 6 85 ity I3 wile Bl 2 G 2p s A
A RN R (PSP g 8

Sesunggubnya Allah Swt. telah mencegab pasukan gajah untuk masuk ke Kota Mekkah.
Dan Dia telah menmberikan kekuasaan penub atas kota Mekkah kepada Rasul-Nya dan
kaum mukminin. Pada hari ini (fathul Mekkah) kehormatan Mekkah telah kembali seperti
dabulu. Maka hendaknya orang yang hadir saat ini memberi tabu hal ini kepada orang yang
tidak hadir”

Hadits Riwayat Bukhari dan Muslim

Keempat, kita diperintahkan untuk meneruskan penjagaan atas kesucian Kota
Mekkah. Di sana, tidak diperkenankan membunuh, mencuri, dan tindakan yang
tidak patut lainnya. Hingga saat ini, Mekkah Al Mukarromah senantiasa dijaga agar
tidak diserang oleh siapa pun. Penguasa Islam yang Mekkah berada di wilayah

kekuasaannya, akan selalu berupaya untuk menjaga kesucian Mekkah.

Terakhir, dari perenungan kita atas surat ini, menjadi motivasi bagi kita untuk
mendalami sirah nabawiyah, sejarah kenabian Muhammad Saw. bahkan dari
sebelum beliau lahir. Dari setiap langkah jejak kehidupan beliau, pastilah terdapat
hikmah yang bisa diambil oleh kita, selaku umatnya yang senantiasa mencintainya.
Bacalah sirah nabi, itulah jalan terbaik untuk meningkatkan kecintaan kita pada

teladan abadi.

101



| a:)}\f(“) o.:\.l.;\

Tadabbur Surat Al Humazah

\

(3

(2) 5552 ax2 3 (A) Siog 2ele ) (v) 5281

Celakalah bagi setiap pengumpat dan pencela

Yang mengumpulkan harta dan menghitung-hitungnya

Dia (manusia) mengira baha hartanya dapat mengekalkannya

Sekali-kali tidak! Pasti dia akan dilemparkan ke dalam (neraka) hutamah
Dan tabukabh kamn apakah (neraka) hutamabh itn?

(yaitn) api (azab) Allab yang dinyalakan,

Yang (membakar) sampai ke hati

Sunggub, api itn ditutup rapat atas (diri) mereka

N NS R N~

(sedang mereka itn) diikat pada tiang-tiang yang panjang

Celakalah!

Surat ini dibuka dengan ancaman, “Celakalah!”. Celaka itu dibahasakan dengan
menyebut salah satu neraka, yakni way/ Siapa saja mereka yang akan celaka

menurut surat ini?

Pertama, ialah mereka yang melakukan perbuatan untuk merendahkan orang lain.
Disebut dalam dua kata yang serupa, yakni hwmazah dan lumazah. Menurut
beberapa pendapat, kata humazah merujuk pada perbuatan yang dilakukan, semisal
tangan atau lirtkan mata yang mengisyaratkan pada perendahan atas orang lain.
Sementara itu, /umazah ialah perbuatan yang dilakukan oleh lisan, seperti mencaci,
memaki, dan menggunjing. Namun, keduanya pada dasarnya ialah sama. Yakni,

orang yang melakukan sesuatu dengan tujuan untuk merendahkan orang lain.

102

L&l ez (v) 23333 L xa LE:GT (V) ofd oj;‘ J}Q ks i

| e alls o () 5383807 &7 56 (o) AT L S8 Tig () aaledT 3 5 !
= I



Kedua, kecelakaan akan diderita oleh orang yang gemar menghitung-hitung harta
karena ia yakin hartanya akan membuat dirinya kekal. Sampai-sampai, karena
terbuai oleh harta itu, ia lupa dengan akhiratnya. Dikiranya hidup hanya dunia saja.
Dia lupakan akhirat yang sebenarnya kekal itu. Mereka menghitung karena
kecintaan yang amat sangat pada dunia, sehingga takut kehilangan sedikit pun dari
harta yang dia usahakan. Padahal, bila nanti nyawa telah berpisah dari raga, harta
itu pun tiada guna. Bahkan mungkin menjadi biang perebutan dari ahli waris yang

tidak paham agama.

Apalagi ketika harta itu didapat dengan cara yang haram. Mereka menikmatinya
ibarat meminum air garam. Haus tidak hilang, justru kekhawatiran yang datang.
Harta yang diperoleh dari mencuri, apalagi mencuri uang rakyat melalui korupsi,
tidak akan menenangkan. Harta dihitung takut akan hilang, padahal sejatinya harga

dirinya telah ia buang.

Ini bukan berarti kita dilarang untuk menghitung kekayaan yang dimiliki.
Masalahnya ada pada tujuannya. Apabila tujuannya untuk menjaga agar tidak
sampai hilang, atau disalahgunakan untuk sesuatu yang mudharat, maka tidak

mengapa.

Kecelakaan itu akan terjadi, dan semua dugaan mereka tidak akan terbukti. Mereka
duga harta akan mengekalkan. Namanya akan disanjung sebagai orang kaya, dan
sebagainya. Padahal, kecelakaan di hari akhir akan menanti. Sebab ia telah pelit,
medit, dan tidak mau berbagi.

Mereka akan dimasukkan ke dalam neraka butamah. Apa itu?

Secara bahasa, artinya ialah sesuatu yang membuat apa pun yang memasukinya
akan terpecah. Ia dilempar ke dalam neraka itu, sudahlah jatuh dengan keras,
terpecahlah ia saking pedih siksanya. Dilalap api tubuhnya lamat-lamat. Padahal

dia akan hidup terus menerus merasakan siksa.

Neraka hutamab itu ada tiga sifat yang disebut dalam surat ini. Pertama, neraka itu
memiliki api yang akan membakar sampai ke hati. Saking panasnya, tidak hanya
kulitnya saja yang terbakar. Hati yang ada di dalamnya pun terbakar. Ini bisa juga
dimaknai sebagai perumpamaan, bahwa hati itulah yang menjadi penggerak dari

tubuh ini. Bila hati itu sudah busuk, alamat perilakunya akan buruk.

103



Kedua, di dalam neraka yang amat panas itu, ia akan ditutup rapat-rapat. Padahal,
menurut hukum fisika, jika suatu benda dipanaskan kemudian ditutup rapat, akan
semakin terasa panas di dalamnya. Semisal kita masuk ke dalam mobil, kemudian
mobil itu ditutup rapat tanpa celah. Lalu, dijemur mobil itu di bawah terik sedang
kita ada di dalamnya. Suhu di dalam mobil itu akan cepat naik dan terasa lebih
panas, sebab ada energi panas yang berputar di dalamnya dan tidak bisa keluar.
Maka, suhu di dalam mobil yang tertutup akan lebih tinggi daripada di luarnya. Itu

baru di dunia, apalah lagi nanti di nerakal

Ketiga, di dalam kondisi yang sedemikian sengsara, tubuh orang itu akan diikat di
tiang besi yang tingei. Panas yang ada pun akan semakin terasa dan dia tidak akan
bisa kabur dari siksaan semacam itu. Ia diikat, dimasukkan ke dalam ruang tertutup,
dipanaskan. Maka tidak heran, rasa panas itu tidak hanya akan berasa di kulit,

namun juga menghancurkan sampai organ di dalam. Na udzubillaab.. ..
Hikmah Kehidupan

Surat ini membawa peringatan bagi kita, akan sebuah siksa yang amat dahsyat.
Pantaslah bagi kita yang merasa masih memiliki sejumput keimanan, untuk

mengambil hikmah bagi kehidupan.

Pertama, surat ini menegur kita untuk tidak lagi menghina, menggunjing, dan
menjatuhkan martabat orang lain. Menghina di depan muka saja dilarang, apalagi
menghinakan di balik layar. Di masa sekarang ini, kita akan mudah menemukan
orang-orang yang gemar mencari kekurangan dan aib orang lain, lalu disebarkan
agar jatuh harga diri orang itu. Kebencian yang amat dalam akan membuat dia
mencari-cari kesalahan orang. Bila ketemu, disebarkan di berbagai media. Jikapun
tidak ketemu, akan dibuat-buat keburukan orang itu. Dimunculkanlah berita-berita

palsu (hoaks) yang ujung-ujungnya ialah untuk menjatuhkan nama orang lain.

Hati-hati, neraka akan mengancam nanti. Sekalipun di dunia ia terlindungi, entah
oleh penguasa atau oleh akun-akun palsu, di akhirat nanti tangan itulah yang akan

bicara, berita bohong apa saja yang ia sebarkan selama di dunia.

Kedua, surat ini pun menegur sebagian dari kita yang masih saja berkutat dengan
dunia, hingga lalai menyiapkan kehidupan selanjutnya. Bukan tidak boleh seorang
mukmin itu menjadi pengusaha yang kaya raya. Para sahabat banyak yang kaya

raya. Nabi sendiri ketika melamar Khadijah sebagai istri dengan ratusan unta

104



terbaik. Namun, nabi mengingatkan, bukan kaya harta itu yang Allah lihat, tapi hati
dan perbuatan kita yang Allah nilai. Percuma melimpah harta jika pelit dengan
tetangga. Percuma jabatan tinggi namun hati juga tinggi. Percuma prestasi berderit

tapi orang lain dizhalimi hingga menjerit.

Pepatah arab berkata, “kaya itu bukan kaya harta, tapi kaya hati”. Bila hati merasa

kaya, sebanyak apa pun harta, ia akan merasa cukup jua.

Semua yang berlaku dengan dua hal itu (pengumpat/pencela dan para pengumpul
harta untuk tujuan yang buruk) akan celaka. Kecelakaannya ialah nanti, di negeri
akhirat. Meski tidak menutup kemungkinan, di dunia pun ia akan sengsara. Jatuh
miskin tiba-tiba, terbongkar aibnya tanpa duga, dan lain sebagainya. Atau,
kehidupan mereka tidak akan dijalani dengan tenang, sebab hanya keburukan
orang lain saja yang diingat. Harta saja yang memenuhi otaknya. Hidup tiada

tenang, walau emas permata ia pegang.

Nabi Muhammad juga pernah mengingatkan, bahwa yang namanya dunia, tidak

akan pernah membuat kita puas. Beliau bersabda,

@ucgg&gﬁgg;\é’md B8 — oy ae 1 Lo — 6,5\3;&@ i

D6 5 e B &g L

Dari Ibnn ‘Abbas bin Sahl bin Sa’ad, ia berkata bahwa ia pernah mendengar Ibnn Az Zubair
berkata di Makkah di atas mimbar saat kbutbah, “Wahai sekalian manusia, sesunggubnya
Nabi shallallabu ‘alaibi wa sallam bersabda: Seandainya manusia diberi satu lembah penub
dengan emas, ia tentu ingin lagi yang kedua. Jika ia diberi yang kedua, ia ingin lagi yang ketiga.
Tidak ada yang bisa menghalangi isi perutnya selain tanah. Dan Allah Maha Menerima

tanbat siapa saja yang mau bertanbat.”
Hadits Riwayat Bukhari

Satu lembah emas diberi, ia tidak akan merasa cukup, padahal satu lembah itu
sudah banyak juga. Ditambah lagi satu lembah emas, ia pun tidak akan merasa

cukup, padahal itu pun tidak akan cukup umur untuk menikmatinya. Minta lagi

105



ditambah yang ketiga, keempat, dan seterusnya. Kapan ia akan berhenti? Saat tanah
kuburan yang sudah menyumpal mulutnya yang terus menerus loba selama di

dunia.

Kalau dipikir-pikir, bukankah hal yang seperti ini seperti orang yang sakit jiwanya?
Ia sudah punya, tapi tidak puas dengan yang ada. Dicari terus sampai ia tidak lagi
peduli jalan yang ditempuh halal atau haram. Jika itu halal, tentu tidak menjadi
masalah. Namun jika haram, akan membawa bencana sampai anak cucunya. Sebab,
sekerat daging yang tumbuh dari barang haram, surga tidak akan mau
menerimanya. Di dalam akalnya hanya ada motivasi menjadi kaya, kaya, dan kaya.
Tidak peduli tetangga yang makan saja susah. Tidak peduli dengan teman yang
melarat. Tidak lagi peduli dengan penderitaan orang lain. Orang macam ini, mirip-

mirip dengan sakit gila. Sebab, hatinya sudah tidak lagi mampu merasa.

Ketiga, jangan pernah mengira bahwa semua yang kita punya akan mengekalkan
kita di dunia. Ada yang menyangka, dengan kita punya pangkat tinggi akan
membuat kita dikenang orang. Ada yang menduga, dengan harta yang banyak akan
membuat kita dielu-elukan orang. Padahal, bila sikap kita tidak baik pada orang
lain, orang pun akan muak. Bisa saja dia dipuji, tapi di dalam hati orang itu pun
menyimpan caci. Bisa saja dia disanjung di hadapan, padahal si penyanjung hanya

mengharap imbalan.

Kalaupun misalnya, nama dia dipuji dan diabadikan orang, apa itu membawa
jaminan bahwa akan menyelamatkan? Belum tentu juga bukan? Sanjungan orang
bukan menjadi penjamin dibebaskan siksa. Sebab, yang akan dilihat Allah kelak
ialah hasil perbuatan kita, bukan sebanyak apa orang membela kita. Amalan kitalah
yang akan membela kita kelak. Maka, persiapkanlah yang benar-benar perlu saja.

Keempat, penyakit gila pada dunia ini tentu ada sebabnya. Apa itu? Materialisme!
Materialisme ialah sebuah paham yang membawa kita untuk menilai sesuatu pada
materi yang secara riil tampak oleh indra semata. Orang yang hebat ialah mereka
yang berpakaian mewah, berumah megah, berharta melimpah. Akhirnya, itu saja
yang dikejar untuk menjadi hebat. Orang yang sederhana dalam kepunyaannya
tidak dianggap hebat. Kekayaan hati dengan sikap dermawan tidak dinilai baik,
dianggap boros saja. Kekayaan jiwa dengan sikap pemaaf dianggap orang
rendahan. Kekayaan akal dengan sikap taqwa hanya ditertawakan sebab dipandang
tidak tahu dunia. Inilah pangkal kerusakan.

106



Paham materialisme ini amat bahaya. Bumi ini akan dikuras sampai ke dasar jurang
hanya untuk memuaskan hasrat manusia. Lingkungan rusak, manusia lain melarat,
tidak ia peduli. Sebab yang penting ialah materi yang akan dia dapatkan. Akhirnya,

rugilah segenap manusia demi keinginan ia seorang.

Paham materialisme ini, secara tersirat, sudah diperingatkan oleh baginda Nabi,

i‘f\)\ i.)j.ééj ciy\jﬂ\ Yi 36 /S)U{,:)jj cg‘,géb 4.5 &j& QT &5-% vfb; e Lf;:\j (;AT U"Y QT jj
b Je

Seandainya anak cucn Adam memiliki satu lembah emas, niscaya mereka akan menginginkan
satu lembab lagi, dan tidak akan terpenubi mulutnya (merasa puas) kecnali tanah (yang akan
menguburnya). Dan Allah Maha Menerima Tanbat terbadap orang-orang yang bertanbat.

Hadis Riwayat Bukhari

Kelima, di manakah sumber dari semua malapetaka ini? “hati”’-lah yang menjadi
biangnya. Bila hati kita telah mampu ditata menjadi baik, insya Allah, semua lini
hidup kita akan baik pula. Namun, bila di dalam hati ini nafsu dunia sudah
berkuasa, dijamin, hidup ini seperti terus-menerus mencari mangsa. Bisa saja ia
bungkus kebohongan dengan muka manis. Bisa saja manusia ia tipu dengan
beragam pencitraan. Manusia bisa tertipu, tapi Allah tidak akan pernah mungkin
bisa ditipu.

Bila hati ini sudah rusak, ikut pula semua perbuatan akan menjadi rusak. Mulut
mudah mencaci, sikap tubuh tidak mau menghargai, dan hanya harta serta pangkat
saja yang dicari. Semua ini karena ingin menonjolkan “aku” yang terbaik, yang
terkaya, yang terhebat, dan seluruh puja-puji dunia yang gemerlap. Lama-lama,
tertutuplah hati itu hingga tidak lagi mampu melihat kebenaran. Ia anggap yang
salah itulah benar, dan yang benar justru menjadi salah. Pegangan hidup tidak ada,

alamat kecelakaan akan dirasa.

Terakhir, semua ini hanya akan mampu menjadi barang perenungan jika ia

bermuara pada satu hal pokok. Yakni, keyakinan kepada hari akhir.

Ada sebagian orang yang mungkin pada keberadaan Tuhan ia bisa percaya, tapi

pada hari akhir ia tidak mau turut percaya. Mereka yang amat bergantung pada

107



kehidupan dunia, namun pada hari kiamat ilmunya hampa. Yang semacam ini,

tidak akan mampu merenungi semua yang sudah dijelaskan tadi.

Karena itu, kepercayaan pada hari akhir adalah modal besar, sebagaimana dalam
banyak tempat ia digandengkan dengan kepercayaan pada Allah. Di berbagai
hadits, nabi menyabdakan yang dimulakan dengan “barang siapa yang beriman
kepada Allah dan hari akhir”.

Apa sebab? Kepercayaan pada hari akhir akan membuat ia paham akan hukum
sebab-akibat. Perilaku di dunia ini akan menjadi sebab, dengan akibat akan ia
rasakan di hari akhirat. Bila sebabnya baik, maka akibatnya pun akan baik. Bahkan
Allah janjikan kebaikan itu akan berlipat. Namun, bila sebabnya saja sudah buruk,
akibatnya pun akan demikian buruk. Maka, perbaikilah sebab (dunia) agar akibat

yang nanti kita terima turut baik.

Akhir kata, ada sebuah nasihat dari seorang guru yang amat dalam bagi saya, yang
saya kira tidak rugi untuk dibagi. “Genggamlah dunia itu di tanganmu, agar hanya

akhirat yang akan menguasai hatimu”. Wallahu a’lam.

108



Tadabbur Surat Al ‘Ashr

o

sy codial s e ) (v) 4 o G5 (1) el
! (V) el 1521555

| 1. Demi masa
i 2. Sunggub, manusia berada dalam kerugian, I
i 3. Kecnali orang-orang yang beriman dan mengerjakan kebajikan serta saling menasibati |

untuk kebenaran dan saling menasibati untuk kesabaran. |

Surat ini amat singkat, hanya 3 ayat. Tetapi, banyak sekali kandungan yang didapat
jika kita mau renungkan. Imam Syafi’i pernah berkata, “Jikalau Allah menurunkan

hujjah kepada hamba-Nya, tentu surat ini sudah mencukupinya”.

Para sahabat pun memahami keutamaan surat ini. Dalam sebuah hadits riwayat At
Tabrani, disebutkan bahwasanya jika dua sahabat nabi bertemu, mereka tidak akan
berpisah sebelum salah satu atau keduanya membaca surat ini. Barulah mereka
berpisah dan mengucap salam. Inilah dasar dari salah satu tradisi yang sering kita

lakukan pada akhir majlis atau pengajian.

Muhammad Abduh memberikan keterangan, bahwa ketika3 membaca surat Al
Ashr ini tidak hanya untuk mengharap berkah dari surat ini. Akan tetapi, menjadi
sebuah peringatan agar mereka saling berpesan dan menasihati dalam kebenaran

dan kesabaran.
Apaitu AlI-Ashr?

Allah bersumpak demi “a/ ‘ash7”’. Ini menunjukkan bahwa ada keajaiban yang Allah
tampakkan dalam “a/ ‘ash7”’ itu. Apakah sebenarnya “a/ ‘ashr” itu?

Secara umum, setidaknya terdapat dua pendapat dari kalangan ahli tafsir atas

makna a/ ‘ashr. Pendapat pertama, mereka berpendapat bahwa @/ ‘@shr merujuk

109



pada waktu setelah siang hingga matahari tenggelam. Dengan kata lain, ialah waktu
asar. Menurut keterangan dari Muhammad Abduh dalam Tafsir Al Azhar,
disebutkan bahwa dalam tradisi masyarakat Arab, pada waktu asar itu mereka
sering mengunakannya untuk berbincang-bincang, berdiskusi, dan sebagainya.
Sayangnya, bincang-bincang itu tidak jarang justru menimbulkan permusuhan,

karena tidak terjaganya lisan. Karenanya, banyak orang yang mengutuki waktu asar.

Nah, sifat itu kemudian ditegur bahwa bukan waktunya yang salah, namun cara
orang yang mengisi waktunya itu yang salah. Apalagi, shalat asar itu pun memiliki
banyak keistimewaan. Di antaranya, shalat asar ini disebutkan dalam Al Quran
secara spesifik, yakni shalat al wustha, shalat pertengahan di surat Al Baqarah ayat
238.

Pendapat kedua, 4/ ‘ashr itu merujuk pada masa secara umum, atau disebut juga
ad dabr. Waktu senantiasa manusia lalui, semenjak lahir, dewasa, menua, hingga
tiada. Waktu merupakan satu-satunya hal yang tidak bisa dikendalikan dan
dikembalikan oleh manusia. Ayat ini menjadi dalil mengenai kemuliaan dan
pentingnya waktu. Sebab, ada banyak manusia yang lalai karenanya. Ia menjadi satu
di antara dua nikmat yang manusia yang seringkali abai terhadapnya. Ketika waktu

hidup telah menipis, barulah mengalir tangis. Untuk apa sajakah waktu itu dilalui.

Pentingnya waktu itu dikuatkan juga dalam sabda Rasulullah Saw.

Z 1 2207

SAUN gh A B8 RN ighes Y

Janganlah kalian mencela waktn (ad dabr), karena sesunggubnya Allah adalah (yang

mengnasai) waktu
Hadis Riwayat Muslim
Keajaiban waktu

Penyebutan sumpah Allah atas a/ ‘ashr, yakni waktu, masa, atau saat, tentunya
memiliki berbagai hikmah di dalamnya. Ada suatu hal yang menakjubkan sampai-
sampai ia menunjukkan sesuatu yang amat penting. Di antaranya, dapat kita telisik

dari berbagai khazanah keilmuan.

Pertama, di dalam ilmu fisika, kita akan menemukan bahwa waktu adalah satu
bentuk dimensi. Di fisika, ada dimensi waktu (#zze), tempat (length), dan massa

(mass). 1a menjadi syarat suatu materi dapat disebut sebagai benda. Keberadaan

110



dimensi-dimensi ini menjadi prasyarat akan eksistensi kita sebagai manusia. Kita,
sebagai makhluk, bergantung hidupnya dengan makhluk Allah yang lain, yakni

waktu, ruang, massa.

Kedua, di dalam ilmu kebumian, kita dapat menemukan berbagai dimensi waktu
yang menjadi pembagian kehidupan makhluk hidup di muka bumi. Dari zaman
prekambium hingga zaman antopocene saat ini, semua terikat dalam dimensi
waktu. Kita akan memahami, bahwa kehidupan di muka bumi ini akan terus

berubah seiring dengan waktu.

Jutaan tahun yang lalu, mungkin bumi masih belum layak ditinggali. Daratan dan
lautan masih belum terbentuk secara sempurna. Kini, kita dapat tinggal di bumi
dengan nyaman. Sebab, berbagai proses itu telah mencapai kematangan. Nanti,
akan tiba masanya bahwa bumi sudah mencapai fase akhirnya. Hingga Allah

hancurkan dalam peristiwa Hari Kiamat.

Ketiga, dalam ilmu sejarah, kita akan temukan berbagai peristiwa dalam kehidupan
manusia. Dari sejarah pada masa kuno, kita temukan peradaban Yunani, Mesir
kuno, Mesopotamia, Aztec, dan sebagainya. Kemudian masuklah manusia pada
masa kerasulan Nabi Muhammad saw., teranglah dunia dengan iman dan ilmu.
Sementara, di negeri Barat, mereka mengalami masa kegelapan. Sebab agama

hanya menjadi dogma, dan ilmu dienyahkan dari pemikiran.

Perjalanan sejarah manusia pun terus berlanjut. Dunia Barat mengalami
pencerahan, sementara belahan bumi lain merasakan pahitnya penjajahan. D1 abad
ke-20, muncul perang-perang dahsyat yang tidak pernah dirasakan sebelumnya.
Sementara, muncul pula arus kebangkitan melawan penjajahan. Teknologi
berkembang pesat, manusia semakin terhubung satu dengan yang lainnya. Kini,
masuklah kita pada masa teknologi informasi, globalisasi, dan yang sedang populer

kini, era disruptive.

Semua perjalanan sejarah itu kembali menunjukkan pada kita, bahwasanya manusia
terus berkembang kehidupannya. Jika dahulu orang berkirim pesan melalui asap,
kini kita tinggal mengirimnya lewat aplikasi WhatsApp. Jika dahulu orang berperang
menggunakan pedang, kini kita merasakan perang yang tidak kelihatan.

Lihatlah, perhatikanlah itu semuanyal
Hikmah kehidupan

111



Ada banyak sekali hikmah yang bisa kita ambil dari pengamatan kita atas masa.
Pertama, kita akan melihat bahwasanya ‘masa’ adalah makhluk Allah yang powerful.
Kita hidup di atasnya, dan kita berakhir pun di atasnya. Namun, kita lihat bahwa
Allah tidak terikat oleh masa. Sebab, Allah tidak memerlukan masa yang notabene
adalah makhluk-Nya. Inilah hakikat dari dua sifat Allah. Allah itu Qadim, yang ada

tanpa permulaan, dan Baga, yang ada tanpa akhiran.

Kedua, bila kita telah insafi bahwa hidup kita berjalan di atas ‘masa’, maka
perhatikanlah diri kita. Apa yang kita isi di dalam ‘masa’ itu? Sudahkah ‘masa’ itu
termanfaatkan demi kemaslahatan? Siapkah kita dimintai pertanggungjawaban atas
‘masa’ yang sudah kita lalui semua? Dan ketika ‘masa’ itu telah mencapai batas

akhir, siapkah kita menghadapinya?
Maka, pantaslah jika manusia dikatakan merugi!

Lihatlah dengan seksama, bukankah ketika ‘masa’ terus berjalan, ‘usia’ kita pun
turut berkurang? Jika berkurangnya usia itu adalah kepastian, bukankah lebih

pantas bagi kita melakukan persiapan?
Agar tidak merugi

Jika manusia itu sungguh-sungeuh berada dalam kerugian, bagaimana agar kita

tidak mengalami kerugian itu? Bukankah tidak ada orang yang mau merugi?
Ada empat langkah agar manusia tidak merugi.

Pertama, beriman. Inilah modal dasar agar kita tidak mengalami kerugian. Iman
ialah fashdig, pembenaran yang dilakukan oleh hati, lisan, dan perbuatan. Iman
adalah sebuah kepercayaan. Ia tertanam dan menghujam dalam lubuk hati di setiap
insan. Jika ada yang tidak mau beriman, maka ia meyakini ketidakpercayaan. Itu
pun sebuah keyakinan, namun bukan keyakinan yang dimaksud dengan keimanan

ini.

Iman paling awal ialah kepada Allah. Itulah yang Buya Hamka katakan sebagai
‘pangkal tempat bertolak dan labuh tempat bersauh’. Ialah permulaan atas segala

kebaikan, dan tujuan pula atas segala kebaikan.

Kedua, beramal shaleh. Inilah cerminan dari iman. Tidak bisa dikatakan beriman

jika perbuatannya tidak baik. Rasulullah Saw. Bersabda dalam sebuah hadits,

112



o

ngj\’ ;\s\f uﬁj—’ d\.{u»j TCRSEH 9 e J.;LJJ Ja-’}“ j,J gSJ u’“ﬁ’ d\fuﬁ
R £l SV pslly A gt Oy (Bls 3306 2V

Barangsiapa yang beriman kepada Allah dan hari akbir, maka berkatalah yang baik atan
diam. Dan barangsiapa yang beriman kepada Allah dan hari akhir, maka janganlah ia
menyakiti tetangganya. Dan barangsiapa yang beriman kepada Allah dan hari akhir, maka

muliakanlah orang-orang yang lemah
Hadits Riwayat Bukhari dan Muslim
Lihatlah apa yang Nabi sabdakan, bukankah berbuat kebaikan itu adalah buah dari

keimanan? Dan tidak bisa jika dikatakan ia beriman namun sikapnya tidak
menunjukkan cerminan. Karena itu, bila kita telah mengaku beriman, buktikanlah

dengan perbuatan yang penuh kebajikan.

Ketiga, saling menasihati dalam kebenaran. Kebenaran ialah lawan dalam
kebathilan. Menasihati dalam kebenaran pada dasarnya adalah untuk menaati a/
Hagq, yakni Allah Ta’ala. Amar ma’ruf nahi munkar pun pada intinya adalah
mengajak manusia untuk menjadi pribadi yang berjalan di atas kebenaran.

Kebenaran yang Allah kehendaki atasnya.

Terakhir, saling menasihati dalam kesabaran. Sabar ialah kunci datangnya

pertolongan. Di dalam surat Al Baqarah ayat 153,
Geplal & B O ey 3%l 1t 1T 0 G g

Wahai orang-orang yang beriman, minta tolonglah engkan dengan sabar dan shalat.

Sesunggubnya, Allah bersama dengan orang-orang yang bersabar
Al Bagarah ayat 153

Perhatikanlah, bahwa Allah menjadikan sabar bersama shalat kunci menuju
pertolongan dari Allah. Kesabaran ini perlu diaplikasikan dalam banyak sisi
kehidupan. Menurut para ulama, sabar itu setidaknya dalam tiga keadaan. Sabar
dalam menjalani ketaatan, sabar meninggalkan kemaksiatan, dan sabar dalam
menerima takdir ketetapan. Baik atau pun buruk, semua takdir pada hakikatnya

ialah ujian. Karenanya, bersabar adalah sebuah keharusan dalam menjalaninya.

113



Tadabbur Surat At Takatsur

i - ¢ gl Zosfen - iz FU V% B I L%
- 3 WTE () O3alsS Sasa SST(v) RGBT &5 B (V) B (:fwu

: J.!‘;;JTC};/‘; éj}ﬂ? (-1) 6.:%;3—? f)j/j/{j (O) MT(;J‘:? :)o,«/oijj j"\./{(i) Z)O}/Q:!
| !
(M) ol 2 gz B8 (v) |

I
Bermegah-megaban telah melalaikan kammn, I
Sampai kamn masuk ke dalam kubur.

Sekali-kali tidak! Kelak kanm akan mengetabhui
RKemundian sekali-kali tidak! Kelak kamu akan mengetahui

Sekali-kali tidak! Sekiranya kamu mengetabuinya dengan pasti
Niscaya kamu benar-benar akan melibat neraka jahim,

Kemudian kamu benar-benar akan melibatnya dengan mata kepala sendiri

N S R N~

Kemudian kamu benar-benar akan ditanya pada hari itu tentang kenikmatan (yang I

megah di dunia itn) |

Laporan Pertanggungjawaban

Jika kita baru saja menunaikan masa bakti dalam sebuah organisasi, biasanya akan
dimintakan laporan pertanggungjawaban di akhir kepengurusan. Apa saja yang
sudah dilakukan, apa saja yang tidak bisa dijalankan, dan dana yang dikeluarkan
untuk apa saja dibelanjakan. Itu barulah urusan keduniaan, kita dimintakan
pertanggunjawaban. Jika tidak sanggup mempertanggungjawabkan pengeluaran

dana kebutuhan, misalnya, bisa saja dianggap melakukan korupsi.

Lalu, bagaimana dengan seluruh kenikmatan yang kita rasakan? Bukankah tidak

mungkin diberikan Cuma-Cuma tanpa dimintai pertanggungjawaban?

Mari kita perhatikan kandungan surat ini.

114



Di ayat pertama, disebut bahwa manusia bisa dilalaikan dengan kemegahan.
Albaakum, dari akar kata labw, yang artinya lalai, terperdaya, lengah. Dengan apa
manusia dilalaikan? .47 Takatsur, yakni bermegah-megahan, kesibukan pada dunia,

dan pengabaian terhadap kehidupan akhirat.

Apa sebab manusia lalai dengan akhirat dan hanya berfokus pada dunia saja?
Pertama, bisa jadi ia tidak percaya dengan akhirat. Hari akhir dianggap hanya
bualan agamawan saja. Kehidupan setelah kematian dituding hanya sebagai doktrin
agama untuk menakut-nakuti manusia saja. Inilah anggapan orang-orang agnostik
dan atheis. Mereka ragu dengan Tuhan, janji-janji Tuhan, apalagi hari pertemuan
dengan Tuhan. Bagi mereka, hidup itu hidup di dunia saja. Tidak logis jika nanti
kita bisa bangkit lagi setelah sudah mati. Inilah sebab kita tidak memperhatikan
akhirat.

Sebab lainnya ialah karena kita lebih sibuk dengan urusan dunia, sekalipun
misalnya, kita tahu akan ada hari akhirat. Kita bekerja semata-mata hanya
berorientasi dunia. Akhirnya, harta dikumpulkan tapi tidak mau disedekahkan.
Jabatan dikejar, tapi tidak memberikan kebermanfaatan. Itu pula sebab kita tidak
mengindahkan kehidupan akhirat. Dianggap kalau sudah berpikir tentang akhirat,

tanda sudah tua. Padahal, tua ataupun muda, bisa saja mati kapan saja.

Kelalaian dari berpikir akhirat itu pasti akan tersadar juga. Tapi, masalahnya, kapan

akan sadar?

Ada yang cepat tersadar, misal ketika mendengar tausyiah dari ustadz atau
mendapat ilmu dari ulama. Ada juga yang sadar ketika sudah tua, ini masih lebih
baik, sebab masih bisa bertaubat. Yang repot, ialah yang baru sadar ketika sudah

masuk ke dalam kubur. Itulah yang disebut dalam surat ini.

Semua orang pasti akan tersadar ketika sudah masuk ke liang lahat. Tapi, jika yang
di dunianya beriman, kesadaran di alam kubur nanti akan menjadi penguat
keyakinan. Sebab, kubur mereka akan dijadikan satu di antara taman-taman surga.
Sementara, bagi orang yang ingkar, di kubur tersadar dengan penderitaan yang
amat mengenaskan. Sebab, kubur mereka akan diperlihatkan neraka oleh malaikat

yang sangar.

Maka, seandainya kita tahu tentang hari akhirat itu dengan %ul yagiin, niscaya kita

tidak akan merugi. Keyakinan yang 9%mul yaqgiin bisa didapat dari ilmu yang

115



diajarkan oleh Rasulullah Saw. dan disampaikan ke kita oleh para ustadz, syeikh,
dan ulama. Kita mendengar dari mereka, kemudian kita ikuti dan yakini. Insya

Allah, kita akan selamat.

Sementara, nanti di akhirat ketika sudah bisa melihat, kita akan yakin dengan ‘@inu/
yagiin. Yakni, yakin karena sudah melihat dengan mata kepala sendiri. Bagi orang
yang ingkar, mereka akan melihat itu dan diliputi kesedihan, sebab mereka akan
memasuki neraka yang mereka lihat dengan sendiri. Sesallah hidup, karena di dunia
tidak mau yakin. Ketika kesempatan telah ditutup, barulah mereka sadar kesalahan

ketidakmauan mereka untuk yakin.

Di akhirat kelak, akan dimintakan bagi kita pertanggungjawaban. Setiap nikmat
akan dimintai pertanggungjawaban. Untuk apa nikmat itu digunakan. Untuk
sesuatu yang bermanfaat atau justru untuk bermaksiat. Inilah saat yang paling

mendebarkan.

Pertanyaan Allah akan sangat detil dan teliti. Allah pun punya serangkaian bukti
yang tidak mungkin dapat kita nafikan. Yang bisa lakukan kelak hanya menerima
penghakiman. Bedanya, bagi orang yang beriman, pertanyaan-pertanyaan itu hanya
bersifat pengingat. Bertambah-tambahlah keyakinan mereka. Tetapi, bagi orang
kafir, pertanyaan itu akan sangat menyiksa. Ditanyakan dengan penghinaan, sebab

semua perbuatannya menjadi sia-sia. Tidak ada nilai dan tidak ada guna.
Hikmah kehidupan

Surat ini memiliki banyak hikmah yang penting untuk kita renungkan dalam

kehidupan.

Pertama, sebagai manusia, kita memang memiliki fitrah untuk punya rasa cinta.
Masalahnya, kepada apakah cinta itu kita arahkan? Bila kita cinta pada orang tua
karena Allah, insya Allah cinta itu berkah. Jika cinta kita pada ilmu karena Allah,
insya Allah cinta itu akan bertambah. Tapi, jika kita cinta pada sesuatu yang
melalaikan kita dari Allah, maka Allah pun tidak akan meridhai cinta kita yang

semacam itu.

Mencintai dunia yang sampai melalaikan kita dari Allah, itu akan membuat kita
sengsara. Apalagi ketika kita tidak percaya atau meragu akan hari akhirat. Mungkin,
di dunia kita aman-aman saja. Tapi, ketahuilah, di akhirat kelak kita akan merasakan

kesulitan yang luar biasa.

116



Kedua, kita tidak boleh menjadikan dunia sebagai tujuan utama. Tujuan kita adalah
akhirat, dunia hanyalah sebagai alat. Sebab, bila kita jadikan dunia sebagai tujuan
utama dalam hidup, akan salah orientasi kehidupan dan perjalanan yang kita

tempuh nanti. Perhatikanlah sabda baginda Rasul berikut,

b e 3 BB EBTUYI G 2 35 s 500l Ul 1a5T 23 U3k

\

Esail 3455 )
Berkata anak keturunan Adam: “Hartakn! Hartaku!”. Dan padahal tidaklah harta itu
engkau miliki kecuali apa yang engkau makan, maka akan engkan habiskan. Apa yang
engkau pakai, maka akan menjadi usang. Dan apa yang engkan sedekabkan, maka itulah
yang akan mengekalkan (pahalanya hingga negeri akhirat)

Hadits Riwayat Ahmad

Harta yang ada di dunia, akan habis. Makanan yang dimakan, ujungnya akan
menjadi feses juga. Seenak apa pun itu. Baju sebagus apa pun, pasti akan usang

juga. Rumah semegah apa pun, suatu saat akan lapuk juga. Tidak ada yang kekal!

Tapi, kalau kita jadikan akhirat sebagai tujuan utama, akan lebih terarah harta yang
kita punya untuk digunakan. Bukan untuk kemewahan dunia yang betlebihan.
Tapi, untuk menabung dengan tabungan akhirat. Yakni, bersedekah, karena

sedekah itulah yang akan menjadi amalan yang berbuah di akhirat kelak.

Ketiga, jangan terlalaikan dengan nikmat. Apalagi, dengan nikmat yang memang

manusia banyak lalai padanya. Sebagaimana sabda Nabi Muhammad Saw.,
Al Al 1 ) o RS UsB O3R8 DL
Dua nikmat yang banyak manusia menjadi lalai karenanya, yakni kesehatan dan waktu lnang

Hadits riwayat Bukhari

Nikmat yang ada, selain dinikmati, haruslah disyukuri. Jangan sampai kita termasuk
golongan yang mengingkari. Maksudnya, kita harus benar-benar yakin bahwa
semua nikmat itu datangnya dari Allah. Usaha kita hanyalah jalan menjemput

nikmat, bukan sebab datangnya nikmat.

117



Keempat, bersering-seringlah mengingat kematian. Lakukan juga ziarah kubur.
Ulama berkata, “obat bagi hati yang keras ada tiga perkara: taat pada Allah,

memperbanyak mengingat mati, dan menziarahi kubur kaum muslim”.

Dengan berziarah kubur, di antara hikmahnya ialah melembutkan hati,
menyadarkan diri, dan merenungi perjalanan hidup. Apa yang sudah kita cari, toh
lama-lama akan mati. Karena itu, selama ini harus ada karya yang kita buat agar
tidak menjadi “hidup sekedar hidup”. Tapi, jangan sampai kita tersibukan dengan
karya duniawi saja. Sebab, kita tidak butuh lagi ketika sudah mati. Kita persiapkan
juga kehidupan nanti.

Kelima, sadarlah bahwa semua yang kita nikmati di dunia ini akan dimintakan
pertanggungjawaban. Tidaklah mungkin kita bebas menikmati kehidupan dunia
tanpa ada pertanggungjawaban. Maka, pergunakanlah apa yang kita punya dengan
baik. Supaya nanti ketika ditanyakan, tidaklah berat kita menjawab. Fasilitas yang
dimiliki, kemudahan yang ada, gunakan untuk kebaikan.

Terakhir, mari kita renungi hadits nabi berikut,

441 A Alaeg g alaf 2k Ao 4 _Gus o) Ao Al v R
s s s

Mayit (ketika akan dikubur) akan ditkuti oleh tiga hal, dna di antaranya meninggalkannya,

dan akan membersamainya salah satunya. la akan diiringi oleh keluarganya, hartanya, dan

amalannya. Maka, kembalilah kelnarganya dan hartanya, dan kekallah amalnya bersamanya.
Hadits Riwayat Bukhari, Muslim, Tirmidzi, dan Nasa’i

Semoga kita tersadarkan, amiin.

118



Tadabbur Surat Al Qari’ah

i N 2 o, B = %5 2 °s
Iw,mfwu‘\’ 555 5% (7) i)l L SL3I Gy (Y) e )il B (y) a3l |

I

a 585 (1) s EIB 05 B (o) ikl 3 it 55555 (1) sl
2% 250y, o . o gt . s,/oi

;(v)lswéﬁ;s* 5(9) Bobs A6 (1) Alys Es 2 U (V):@ab%i
' (1)) s Ju
i |
i Hari Kiamat, |
Apakah hari Kiamat itu? |

Dan tahukah kamu apakalh hari Kiamat itu? I
Pada hari itn manusia seperti laron yang beterbangan, |
Dan gunung-gunung seperti bulu yang dibanbur-hamburkan |
Maka adapun orang yang berat timbangan (kebaikan)nya, |
Maka dia berada dalam kebidupan yang memuaskan (senang) I
Dan adapun orang yang ringan timbangan (kebaikan)nya,
Maka tempat kembalinya adalah neraka Hawiyab.

| 10. Dan tahunkah kamn apakah nerakah Hawiyah itn?

| 11. (Yaitn) api yang sangat panas.

T 00 0 0 0 o, N, | —— o6 —— 0o 4

N NS R N~

Di saat dunia porak-poranda

Pernahkah terpikirkan dalam benak kita, bahwa dunia yang kita tinggali pada saat
ini, sewaktu-waktu ia porak-poranda? Mungkin kita membayangkan seperti saat
ada bencana gunung meletus atau tsunami. Kehancuran melanda daerah yang
terdampak. Kita dapat saksikan, kehancuran akibat bencana itu hanya bersifat
temporer dan di tempat tertentu saja. Tetapi akan datang masa ketika terjadi

sesuatu yang lebih dahsyat daripada itu semua. Yakni, ketika hari Kiamat tiba.

119



Surat Al Qari’ah ini menceritakan sebagian kejadian pada saat Kiamat terjadi.
Dikisahkan pula bagaimana keadaan manusia pada saat itu dan sesudahnya. Surat
yang turun di Makkah ini memang tergolong singkat, bahkan anak-anak SD pun
dengan mudah menghapalnya. Namun, bila kita mau merenungi jauh mendalam,

kita akan temukan berbagai makna yang sungguh dahsyat.
Al Qari’ah, dengan merujuk pada beberapa kitab tafsir, diartikan sebagai

‘mengetuk, mengguncang, menggertakkan’. Buya Hamka menerjemahkannya
sebagai ‘penggeger’. Maksudnya, pada hari kiamat, semua orang terketuk dengan
kuat, terguncang, hingga terasa kalut dan kacau. Manusia terpukul keras pada hari
itu karena menyaksikan kejadian yang tidak pernah terbayangkan sebelumnya.
Selain Al Qari’ah, Al Quran juga menggunakan kata lain yang merujuk pada hari
Kiamat, seperti Al Qiyamah, Al Haqqah, Yaum Ad Diin, dan lain sebagainya.

Di dalam surat ini, dikisahkan dua kejadian pada hari kiamat. Pertama, manusia
ibarat laron atau anai-anai yang beterbangan. Coba kita perhatikan keadaan laron
seusai hujan. Mereka terbang tiada menentu, dalam jumlah yang banyak, dan
mencari-cari cahaya untuk kemudian mati dalam waktu yang tidak begitu lama.
Agaknya, dapat terbayangkan keadaan manusia pada saat itu. Manusia dalam
jumlah yang banyak ini kacau tidak menentu, berlari ke sana ke mari mencari
pertolongan, mereka sudah tidak lagi peduli antara satu dengan yang lain. Bahkan,

ibu pun sudah tidak lagi sempat memedulikan anak-anaknya.

Keadaan manusia yang kacau di saat terjadi bencana, sebenarnya merupakan
sesuatu yang wajar. Bukankah kita pernah lihat di saat terjadi tsunami, orang-orang
pergi tunggang langgang mencari tempat yang tinggi? Bukankah kita pernah lihat
di saat gunung meletus, orang-orang pergi menuju tempat yang di luar radius
bahaya? Mereka lari tanpa lagi peduli dengan rumahnya, mobilnya, bahkan
mungkin orang-orang terdekatnya. Yang ada dalam pikirannya, hanya bagaimana

agar ia bisa selamat.

Tetapi, kejadian bencana alam semacam itu berlangsung temporer, tidak terus
menerus dan tidak sampai menghancurkan segalanya. Ketika terjadi tsunami,
gulungan ombak memang menerjang daratan, namun beberapa hari kemudian, ia
akan kembali surut dan manusia bisa mencari orang-orang yang dicintainya. Ketika
terjadi gempa bumi, memang semua orang akan berlari menyelamatkan diri. Tapi,

gempa tak lama akan berhenti, dan orang-orang pun akan menanyakan kabar

120



keluarganya. Namun, coba kita perhatikan hari Kiamat. Kejadian pada hari itu,
melenyapkan segalanya. Tiada waktu sesaat pun untuk sekadar memikirkan
keselamatan orang lain. Sebab, menyelamatkan diri sendiri pun mustahil. Karena
itu, amat wajar jika pada hari itu, manusia diibaratkan laksana anai-anai yang
beterbangan. Ia berlari tanpa arah yang menentu, ia meminta tolong tanpa ada yang

bisa membantu.

Dengan gaya bahasa yang semacam itu pun, menurut Syaikh Wahbah Az Zuhaili
di dalam kitab Tafsir Al Munir karangannya, menunjukkan bahwa keadaan orang-
orang pada hari itu lemah dan hina. Ia tak punya daya kuasa apa-apa, sekalipun
mungkin jabatannya ialah kepala negara adidaya. Hal ini juga sebagaimana
dikisahkan bahwa ketika kiamat terjadi, sudah tiada lagi orang yang beriman. Sebab
mereka sudah dimatikan seluruhnya. Tinggallah orang kafir yang merasakan

dahsyatnya kiamat itu secara langsung.

Peristiwa kedua pada hari itu ialah gunung-gunung yang diibaratkan diterbangkan
laksana bulu yang dihambur-hamburkan. Ahli tafsir menyebut, al ‘thn (0=l ialah
bulu domba. Coba perhatikan bagaimana bulu domba yang sudah dicukur,
kemudian kita tiup dengan hembusan napas. Tentulah ia akan terbang tiada

menentu dan tidak lagi serupa dengan bentuk aslinya.

Begitu pula gunung-gunung yang selama ini menjadi pasak bagi bumi untuk
menjaga kestabilannya. Dalam ilmu geologi, kita memahami bahwa gunung,
khususnya yang aktif, memiliki kandungan magma di dalamnya. Magma itu
merupakan benda yang amat panas yang cair agak kental dan ia menjadi
‘penggerak’ bagi lempeng-lempeng bumi. Sebagaimana pula telah kita ketahui
bahwa bumi ini terdiri atas banyak lempengan, yang antar lempeng itu mereka
bergerak. Ada yang saling menjauh (divergen), ada yang saling bertemu
(konvergen), dan ada pula yang saling berpapasan (transform). Di tempat-tempat
pertemuan antar lempeng, umumnya kita temukan gunung berapi. Seperti di

sepanjang pantai barat Sumatera dan pantai selatan pulau Jawa.

Di hari kiamat, dapat kita duga gunung-gunung itu meletus semuanya. Mereka
mengeluarkan magma yang terkandung di dalamnya yang panasnya bisa mencapai
lebih dari 1000°C. Letusan dahsyat gunung berapi memang bisa menghancurkan
gunung itu sendiri. Seperti letusan Krakatau di tahun 1883 yang menghancurkan

sebagian besar gunung itu. Letusan gunung api pun akan menimbulkan gempa

121



yang dahsyat. Tentu kita masih ingat bagaimana gempa Jogja di tahun 2006 yang

menurut para ahli terkait dengan letusan gunung merapi.

Di hari kiamat kelak, gunung-gunung itu akan hancur laksana bulu domba yang
ditiup. Hancur lebur menjadi abu. Magma keluar dan menimbulkan kekacauan di
mana-mana. Gempa bumi pun terjadi sebagai akibatnya. Langit pun Allah belah
sebab ia telah menjadi rapuh. Pantaslah manusia di hari itu pun, kalut dan berlari

tiada menentu arah.

Dua peristiwa besar di hari kiamat itu, tampaknya cukup untuk menggambarkan
bagaimana dahsyatnya hari kiamat. Nanti akan kita temukan lagi dalam ayat-ayat

lainnya mengenai peristiwa lain yang terjadi di hari kiamat.
Lalu, seusai kiamat meluluhlantahkan dunia, apa yang selanjutnya akan terjadi?

Dikisahkan pada ayat selanjutnya, bahwa manusia akan mengalami penimbangan
amalnya selama di dunia. Kita kenal hari itu dengan sebutan Yawmul Mizan, salah
satu hari dalam tahapan-tahapan hari akhir. Di Yaumul Mizan, manusia ditimbang

seluruh perbuatannya di dunia dan bersiap untuk menerima balasannya.

Ada dua golongan orang pada hari itu. Pertama, mereka yang berat timbangan
kebatkannya. Maka kehidupan di akhirat, ia akan berada dalam kehidupan yang
berada dalam keridhaan Allah. Alias, ia akan masuk ke dalam surga. Itulah
kenikmatan tiada tara, yang hanya bisa didapat dengan ridha-Nya.

Kedua, mereka yang ringan timbangan kebaikannya. Orang yang ringan
timbangan kebaikannya, akan dikembalikan dan dikumpulkan dalam sebuah
tempat, yakni neraka Hawiyah. Menurut Syaikh Wahbah Az Zuhaili, ia merupakan
salah satu dari nama neraka Jahannam. Neraka itu amatlah panas. Apinya menyala-

nyala. Mari kita perjelas lagi dengan sebuah hadits,

<0 o,

/?// ) z94 ° 802 - T otuod 5*& 4T 6.7 2(°
e b G e Geail (e 8 03885 081 231 g JL

Api anak Adam yang kalian nyalakan itu (api di dunia) mernpakan satu bagian dari tujub
pulnb bagian daripada api neraka Jahannanm.
Hadits Riwayat Bukhari dan Muslim

Menurut sebuah hadits yang diriwayatkan oleh Abu Hurairah itu, api di dunia

merupakan satu bagian dari tujuh puluh bagian api di neraka Jahannam. Bisa

122



dibayangkan, api yang ada di dunia saja bisa membakar rumah, gedung, bahkan

besi baja. Bagaimana dengan api yang di neraka kelak? Na udzubillahimindzaalik.

Hikmah kehidupan

Telah kita bahas beberapa kejadian di hari kiamat dan bagaimana nasib manusia
setelahnya. Sebagai muslim yang senantiasa menadabburi ayat-ayat Allah, mari kita

coba ambil seuntai hikmah dari surat ini.

Pertama, Allah menerangkan perihal hari kiamat dengan sangat jelas. Di awal
surat, digunakan kalimat yang menarik perhatian. Dalam penjelasannya, Allah
menggunakan pengandaian dengan hal yang bisa kita lihat sehari-hari. Maka,

kurang apa lagi kita memahami hari kiamat dari ayat yang Allah turunkan ini?

Memang, bagi sebagian orang, bahkan yang cerdas bergelar profesor sekalipun,
ada yang tidak mempercayai kejadian kiamat. Ada pula yang tidak mengakui
keberadaan hari akhir. Mereka menganggap, ayat-ayat Allah dalam kitab suci ini
hanyalah dogma semata. Dalam pandangan mereka, kepercayaan pada dogma-
dogma agama hanya akan menghambat perkembangan ilmu pengetahuan belaka.

Tentu, kita berharap tidak termasuk orang semacam ini.
Apa sebab?

Kita tentu memahami bahwasanya pengetahuan manusia itu amat terbatas.
Semaju-majunya penemuan sains di hari ini, bisa jadi di masa mendatang ia akan
direvisi. Sebanyak-banyaknya penjelajahan kita atas alam semesta di hari ini, bisa
jadi di masa mendatang akan ada penemuan baru atas alam semesta. Itu artinya,
kapasitas dan kemampuan otak manusia amat terbatas dalam memahami alam

semesta.

Sebab kemampuan kita terbatas, lebih-lebih untuk mengetahui akan hari esok,
Allah memberikan kabar berupa ayat-ayat dalam kitab suci Al Quran maupun dari
keterangan yang Nabi Muhammad katakan. Inilah yang dalam filsafat ilmu
mengenai sumber ilmu disebut sebagai &babar shadig, yakni keterangan yang pasti
kebenarannya, sebab ia datang dari Zat yang Maha Benar. Karenanya,
ketidakmampuan sains pada hari ini untuk membuktikan firman-Nya tidak dapat

menjadi alasan untuk menolak keterangan dari Al Quran maupun Hadits.

123



Kedua, kekisruhan yang Allah gambarkan pada saat kejadian hari kiamat. Tentu,
kita sudah melihat tanda-tanda alam seperti gunung meletus, tsunami, dan gempa
bumi. Itu semua dapat diibaratkan seperti ‘kiamat kecil’, sebab nanti ketika kiamat
yang sebenarnya terjadi, semua kejadian alam itu akan terjadi secara bersamaan

dengan intensitas yang tinggi sehingga hancurlah bumi.

Kita dapat mengambil pelajaran dari sini. Ketika terjadi gempa bumi, misalnya,
keadaan manusia pun kacau balau, meski hanya sesaat. Apalah lagi dahsyatnya hari
kiamat kelak. Kita mesti berlindung kepada Allah agar jangan sampai merasakan

kiamat itu secara langsung.

Begitu pula setiap terjadi bencana. Kita jangan hanya melihatnya sebagai kejadian
yang biasa saja, atau memandang dari sudut pandang sains saja. Tapi cobalah kita
pandang sesekali dari ilmu hikmah. Jika kejadian gempa bumi terjadi, misalnya, apa
yang sekiranya kita sudah persiapkan kalau-kalau hari akhir itu sudah semakin
mendekat? Bukankah seiring berjalannya hari, bumi semakin menua, dan batas
waktu akhirnya semakin mendekati tiba? Nah, di sinilah kita coba mengambil ibrah

yang lebih mendalam dari setiap kejadian.

Ketiga, perihal keadaan manusia seusai hari kiamat, yang akan ditimbang semua
yang diperbuatnya di dunia. Allah mencatat semuanya, dan kita tidak bisa mengelak
dengan argumentasi apa pun di hari pertanggungjawaban kelak. Ke manakah kita
akan tergolongkan? Golongan yang memiliki timbangan kebaikan yang lebih
banyakkah? Atau justru, na’udzubillah, menjadi masuk ke golongan yang

timbangan kebaikannya ringan?

Karena itu, marilah kita perbanyak amal baik kita. Memang, amal ibadah kita tidak
akan pernah mungkin menggantikan nikmat Allah walau hanya sebiji mata. Tetapi,
dengan amal ibadah itulah, Insya Allah, menjadi asbab turunnya ridha Allah kepada
kita. Keridhaan Allah pada kitalah yang akan membuat kita dapat menuju
kehidupan akhirat yang diridhai-Nya, yakni kehidupan di surga.

Bagaimanakah kita bisa mendapat ridha-Nya? Carilah di amalan-amalan yang
diridhai oleh-Nya. Bersedekah, shalat, bekerja dengan niat ibadah serta ikhlas, dan
perbuatan lain yang di dalamnya terletak ridha Allah. Dengan begitu, insya Allah,
akan Allah ridhai kita masuk ke dalam surga-Nya. Amiin.

124



Demikianlah kiranya tadabbur kita atas surat Al Qari’ah ini. Semoga dapat kita

ambil hikmahnya dan kita implementasikan ke dalam kehidupan keseharian.

125



Tadabbur Surat Al ‘Adiyat

| (2) GE « &30 (r) 5z oetll (v) B3 w,,d6 (1) wumww
| |
| S D5 () e S5 e 5 (1) 3550 5 S ) (o) W et

d 1 oy 2 PR |
SO (V) el 3 U et () Lol 3 g 13 g BT () Az ,}‘:
(\\)j@;uwﬁgv@

Demi kuda perang yang berlari kencang terengah-engah |
Dan kuda yang memercikkan bunga api (dengan pukulan kuku kakinya) I
Dan kuda yang menyerang (dengan tiba-tiba) pada waktu pagi |
Sehingga menerbangkan debu |
Lalu menyerbu ke tengah-tengah perkumpulan miusub |
Sunggub, manusia itu, sangat ingkar (tidak bersynkur) kepada Tubannya

Dan sesunggubnya dia (manusia) menyaksikan (mengakuni) keingkarannya

Dan sesunggubnya cintanya pada harta benar-benar berlebihan

Maka tidakkah dia mengetabui apabila apa yang ada di dalam knbur dikeluarkan?
10. Dan apa yang tersimpan di dalam dada dilabirkan?

11. Sunggub, Tuban mereka pada hari itn Mabateliti terhadap keadaan mereka.

N NS R N~

Pembahasan kita setidaknya akan terbagi dalam tiga bagian utama. Pertama, perihal
kuda perang, untuk memahami ayat 1-5. Selanjutnya, ayat ke-6 hingga ke-8, akan
kita lihat bagaimana cinta yang keliru itu dapat mencelakakan. Terakhir, perihal

hari kemudian, yang menjadi inti dari ayat ke-9 hingga ke-11.
Kuda Perang

Surat ini, sebagaimana di beberapa surat yang lain, dimulakan dengan sumpah

Allah yang menggunakan makhluk-Nya. Penggunaan sumpah ini dapat dilihat dari

126



adanya huruf wawu qasam, yakni huruf wawu () yang digunakan untuk bersumpah.
Sumpah Allah kepada makhluk ini umumnya menjadi pengajak bagi kita untuk
menelaah makhluk yang Allah gunakan sebagai sumpah. Sementara itu, kita pun
diajarkan untuk tidak bersumpah dengan sesama makhluk. Adab yang benar ketika
bersumpah ialah, makhluk bersumpah dengan nama Khalik, yakni Allah saja.
Tidak boleh dengan yang lain.

Allah menyebut salah satu makhluk-Nya yang istimewa, yakni 4/ ‘Aadjyaat yang
kemudian menjadi nama dari surat ini. Para ahli tafsir menyebut, yang dimaksud
dengan A/ ‘Aadiyaat ialah kuda yang digunakan oleh para mujahid di medan jihad

untuk menyerang musuh.

Mari kita mulai dari asbabun nuzul surat ini. Dari Ibnu Abbas, dalam sebuah hadits
yang secara kualitas adalah dha’if, disebutkan bahwa Rasulullah saw. mengirim
sebuah pasukan. Kemudian, selama satu bulan, pasukan itu tidak ada kabarnya.
Akhirnya, Allah menurunkan surat ini yang menggambarkan bagaimana keadaan

pasukan tersebut.

Pada masa lalu, bahkan hingga di masa abad modern ini, kuda dikenal sebagai
hewan yang dapat diandalkan sebagai kendaraan di waktu perang. Di dunia tentara,
kita mengenal pasukan khusus yang disebut ‘kavaleri’, yakni pasukan berkuda.
Kuda memiliki keunggulan berupa fisiknya yang kuat, kemampuannya berlari

cepat, serta ia mudah menurut dengan tuannya.

Saking cepatnya kuda perang itu berlari, terengah-engah ia kita melihatnya. Derap
langkah kaki kuda yang ditunggangi oleh pasukan itu, sedemikian kencang,
sehingga bisa terlihat adanya percikan api akibat gesekan yang amat cepat. Pasukan
itu memiliki siasat perang yang baik, ia serang musuh di waktu subuh, dan dengan
ketangguhannya ia bisa sampai di tengah-tengah musuh, sehingga dengan mudah

mengalahkannya.

Dalam perspektif sains, ada pula yang menafsirkan bahwa yang dimaksud ialah
pertemuan dua buah partikel atom yang saling berlawanan, sehingga ia bisa
memicu percikan api. Ayat ini ialah isyarat ilmiah akan adanya gesekan antarion
yang dapat membuat sesuatu menjadi panas. Apa pun perspektif yang digunakan,

itulah isyarat akan kehebatan ciptaan Allah.

Cinta yang keliru

127



Berikutnya, pembahasan surat ini ialah seputar cinta yang keliru. Kecintaan pada
hal dunia yang amat mendalam, sehingga ia melalaikan. Memang, manusia memiliki
fitrah untuk mencintai yang indah, harta yang banyak, dan berbagai kemewahan.
Tetapi, jika kecintaannya itu berlebihan, sampai menduakan kecintaan kepada

Allah T2’ala, di situlah ia akan mencelakakan.

Kecintaan yang berlebih akan membuat seseorang kehilangan rasa puas. Ia terus
mencari, terus mengumpulkan, sampai urusan akhirat terlupakan. Cinta yang keliru
ini akan membuahkan kekufuran. Nikmat harta itu dianggapnya hasil kerja
kerasnya semata, ia lupa bahwa pada hakikatnya itu adalah pemberian dari Allah
semata. Bisa jadi, ia terus menerus diberi, hingga rasa syukur hilang dari diri. Dari
situ, dimulailah pengingkaran atas nikmat Ilahi. Itulah sifat ganuud yang mereka
miliki, dengan kata lain, mereka mengingkari datangnya nikmat dari Allah. Bisa
mereka akui diri sendiri yang menjadi sebab datangnya nikmat, atau mereka
mengakui adanya sembahan lain yang bisa mendatangkan nikmat. Sama saja, sama-

sama sifat kufur nikmat.

Inilah cinta yang keliru. Ia cinta, namun cintanya tidak didasari Z/ahita’ala. 1a cinta,
namun cintanya membutakannya dari Yang Maha Kuasa. Ia cinta, tetapi rasa

cintanya justru membuatnya lupa pada Rabb-nya.
Keadaan di hari kemudian

Terakhir, kesemuanya itu, pasti akan dibawa menuju hari kemudian. Allah bertanya
di ayat ke-9, “Maka tidakkah dia mengetahui apabila apa yang ada di dalam kubur
dikeluarkan?” yang intinya menyuruh kita mengingat bahwa setelah kehidupan
dunia, bukan berarti usailah hidup. Ada hidup setelah kematian, yakni ketika Hari
Kebangkitan tiba. Setelah kiamat, bangkitlah seluruh manusia dari zaman nabi
Adam hingga yang terakhir mati. Hari kebangkitan itu dinamai sebagai Yaumul
Ba'ts.

Setelah manusia  dibangkitkan, mulailah dihitung amal perbuatannya.
Ditampakkanlah segala yang ia lakukan selama hidupnya di dunia. Allah pun
bertanya kembali di ayat ke-10, “Dan apa yang tersimpan di dalam dada
dilahirkan?”, maksudnya ialah pada hari nanti, akan terlihat semua yang
sebelumnya ia simpan. Prasangka buruk pada orang lain, rasa sakit hati, simpanan
dendam, dan sebagainya akan terbuka sehingga dilihat oleh semua orang. Malulah

ia, kecuali jika ia sudah bertaubat atas kesalahannya.

128



Maka, ketahuilah, terhadap hal yang demikian itu, Allah amat mengetahui. Apa pun
yang dilakukannya, dicatat oleh para malaikat-Nya tiada henti. Dari yang terkecil
hingga terbesar, dari yang tampak hingga yang tersembunyi. Maka, waspadalah
terhadap gerak gerik dan tingkah laku kita selama di dunia.

Hikmah kehidupan
Ada beberapa hikmah yang dapat kita ambil dari surat ini.

Pertama, perhatikanlah segala ciptaan Allah di alam semesta ini. Bagaimana ia
diciptakan, interaksinya dengan ciptaan lain, hingga rahasia dibalik penciptaannya.
Dalam surat ini, Allah menceritakan A/ ‘Adiyit, kuda perang yang tangguh. Secara
tersurat, kita bisa mengambil pelajaran berupa strategi perang, siasat menyerang,
hingga olahraga berkuda yang dianjurkan nabi. Rupanya, Al Quran telah

menjelaskan yang demikian.

Sementara itu, secara tersirat, dapat dilihat isyarat ilmiah yang terkandung di
dalamnya. Misal, gesekan antara dua benda dengan gaya gesek yang besar dapat
membuat percikan api. Hal ini dapat diteliti dengan sains modern bahkan sampai
ke dalam ion-ionnya. Bisa pula dilihat dari segi biologi, yang mengajak kita melihat
bagaimana bisa didapat ras kuda unggulan. Pencarian ilmu terhadap berbagai
isyarat yang ada di dalam Al Quran sepantasnya menjadikan kita semakin

mengagungkan Allah, bukan justru menambah kelobaan diri.

Kedua, rasa cinta pada diri manusia merupakan hal yang fitrah dan wajar. Akan
tetapi, ia perlu dibimbing oleh petunjuk Ilahi dan akal sehat, sehingga tidak
menjerumuskan pada cinta yang keliru. Kekeliruan yang ditunjukkan dalam surat
ini ialah mencintai dunia yang berlebih, sehingga lupa bahwa ada kehidupan

akhirat, yang merupakan tempat pertanggungjawaban.

Kekeliruan lainnya ialah sifat mengingkari Allah sebagai pemberi segala nikmat.
Bisa jadi ia lebih menganggap datangnya nikmat adalah disebabkan oleh usaha diri
sendiri. Bisa juga ia menganggap ada kekuatan lain, seperti dewa-dewi, dukun, dan
sebagainya, yang merupakan asbab datangnya rezeki. Kedua hal ini akan

menjerumuskan kita pada kekufuran dan kesyirikan.

Ketiga, ingatlah pada hari kebangkitan. Bahwa hidup itu tidak hanya sekali. Jangan
ikut-ikutan slogan dari Barat yang bertajuk “YOLO™, You Only Life Once, atau kamu

hanya hidup sekali. Slogan semacam ini membuat kita ingin memuaskan nafsu,

129



mengikuti syahwat, tidak pernah merasa berpuas, dan menjadikan dunia satu-

satunya tujuan. Padahal, ada kehidupan lain seusai di dunia ini.

Kehidupan itu ialah kehidupan akhirat. Ia berjalan panjang, dimulai dari alam
kubur. Kemudian dibangkitkan, selanjutnya dikumpulkan di padang mahsyar, lalu
dimulailah penghitungan, ditimbang kebaikan dan keburukan, untuk selanjutnya
ditetapkan tempat berpulang. Bila timbangan itu baik, maka ia akan masuk ke
dalam surga. Bila timbangan itu buruk, ia akan masuk ke dalam neraka. Dan
ketahuilah, bahwa hitungan Allah itu amat teliti. Bahkan sekecil zarah (biji sawi,
atau dalam sains modern diibaratkan dengan atom) sekalipun tidak akan pernah

luput, sebagaimana disebut dalam surat Al Zalzalah.

Kadang ada orang yang berkata, ‘bagaimana mungkin setelah mati orang bisa
hidup kembali?’. Tentu tidak masalah bagi Allah. Menciptakan kita dari yang tidak
ada menjadi ada saja, sangat mudah. Apalagi hanya membangkitkan dari yang
pernah ada, kemudian diadakan kembali. Tentu lebih mudah. Menciptakan alam
semesta saja mudah, apalah lagi membangkitkan kembali yang sudah ada? Maka
dari itu, mari arahkan logika menuju kebenaran, bukan menjadi keraguan yang tak

beralasan.

Oleh karena itu, perhatikanlah ciptaan Allah di dunia, arahkanlah fitrah rasa cinta
pada yang benar, dan perbanyaklah mengingat hari kebangkitan.

130



Tadabbur Surat Al Zalzalah

(1) B G iy 065 () GG (a0 cass (1) dih o5 25

o gLiel i Gt 20 sas dsss (o) & 23 855 8 (6) wa T 832 ey |

- Z -

! (A) 43 B2 55 QU tads o35 (v) 41 3 55 JUke olaks o35 (1) |

Apabila bumi diguncangkan dengan guncangan yang dabsyat,

Dan bumi telah mengeluarkan beban-beban berat (yang dikandung)nya,
Dan, manusta bertanya, “apa yang terjadi pada bumi ini?”

Pada hari itu bumi menyampaikan beritanya

Karena sesunggubnya Tubanmu telah memerintabkan (yang demikian itu) padanya,

SN

Pada hari itu manusia kelnar dari knburnya dalam keadaan berkelompok-kelompok,
untuk diperlihatkan kepada mereka (balasan) semna perbuatannya

! 7. Maka barangsiapa yang mengerjakan kebaikan seberat zarrah, niscaya ia akan melibat |
(balasan)nya, |
! 8. Dan barangsiapa yang mengerjakan kejabatan seberat garrab, niscaya ia akan melihat |

| (balasan)nya. |

I ¢ o 0 0 s s e w6 Mk M b M M f R M § b A M h M h M h M 0 A m— 0 m—  — h —

Surat ini kembali bercerita tentang hari Kiamat, sebuah tema yang sering diulang
dalam Juz ‘Amma. Satu surat dengan surat lain saling melengkapi keterangan
tentang kejadian saat Kiamat berlangsung, hingga utuhlah pemahaman kita atas
hari yang tidak diketahui dengan pasti kapan kejadiannya, namun dapat dipastikan

keberadaannya.
Berbagai kejadian saat kiamat

Kejadian kiamat yang diceritakan dalam surat ini ialah “Al Zilzal”, yakni guncangan
yang seguncang-guncangnya. Umumnya, kita memahami bumi berguncang ketika

terjadi gempa bumi. Guncangan yang terjadi pada saat gempa bumi itu hanya

131



menghancurkan dalam radius tertentu saja. Akan tetapi, ketika Kiamat terjadi,
guncangan itu benar-benar meluluhlantakkan seantero bumi. Guncangan seperti

itu belum pernah sekalipun terjadi sebelumnya.

Dalam ilmu geologi, kita memahami bahwa gempa bumi merupakan mekanisme
ketika terjadi pergerakan lempengan kerak bumi. Ketika dua lempeng saling
bertemu, atau bisa juga saling menjauh, guncangan akan ditimbulkan. Salah satu
gempa bumi terdahsyat yang pernah dicatat dalam sejarah manusia ialah gempa
bumi yang disertai dengan tsunami di Aceh tahun 2004 silam. Gempa berkekuatan
9,0 SR itu menelan korban jiwa hingga lebih dari 166.000 orang. Pada hari itu,
seluruh dunia terhenyak dengan gempa bumi yang sedemikian dahsyat dan korban

yang sedemikian banyak.

Ingatan kita akan gempa bumi dan tsunami pada masa itu kiranya dapat mengajak
untuk merenungkan dengan kejadian di hari Kiamat kelak. Guncangan di hari itu
tidak hanya di satu tempat saja, tidak hanya di Aceh, di Hokkaido, di Hawaii, atau
di satu tempat saja. Tapi, guncangannya terasa di seluruh dunia. Maka, bisa kita

bayangkan, betapa terkejutnya manusia di hari itu.

Berguncangnya bumi pun disertai dengan keluarnya berbagai macam hal yang
terkandung di dalamnya. Terdapat beberapa pendapat ulama mengenai hal ini.
Sebagian berpendapat, bahwa yang keluar ialah manusia-manusia yang telah lama
dikubur, lalu terkaget dengan tiupan sangkakala yang menghancurkan bumi itu.
Keluarlah mereka semua dari dalam kubur. Sebagian yang lain berpendapat, bahwa
yang keluar tidak hanya manusia, namun juga seluruh isi bumi. Seperti besi, emas,
tembaga, perak, bahkan mungkin magma dan batu-batuan lainnya. Yang jelas, pada
hari itu, tidak hanya bumi berguncang, melainkan juga mengeluarkan segala isi yang

dikandung di dalamnya.

Menyaksikan pemandangan yang sedemikian mengerikan, manusia pun bertanya-
tanya, “apa yang sebenarnya sedang terjadi?”. Apatah lagi orang-orang kafir, yang
memungkiri akan kejadian kiamat. Bisa jadi mereka dulu berargumen dengan sains
bahwa ‘kiamat tidak mungkin terjadi, atau kalaupun terjadi, tidak dalam waktu
dekat’. Tetapi, ketika pada hari itu mereka benar-benar merasakan kiamat, amat

terkejutlah mereka.

Di tengah keterkejutan itu, mereka pun diberi tahu, bahwa inilah kiamat yang

sesungguhnya sedang terjadi. Ada ulama yang berpendapat bahwa di hari itu,

132



dengan izin Allah, bumi benar-benar berbicara. Bumi menjelaskan bahwa inilah
kiamat itu. Sementara ulama lain berpendapat, bahwa yang dimaksud dengan ‘pada
hari itu bumi menyampaikan beritanya’ ialah sebuah perumpamaan. Dengan bumi

menjelaskan kiamat dengan kehancurannya yang amat mengerikan.

Dan tentu, bahwa apa yang terjadi pada bumi, pastilah atas seizin Allah. Bumi
hanya menjalankan perintah-Nya. Bahwa memang waktunya telah berakhir, dan

tibalah saat kehancuran. Itu ada dalam kekuasaan Allah.

Pada hari itu pula, dibangkitkanlah manusia dari kuburnya. Mereka keluar dan
berbondong-bondong menuju padang mahsyar untuk menantikan penghitungan
segala amal perbuatannya. Dikumpulkan mereka secara berkelompok. Ada
kelompok orang beriman, ada pula kelompok orang kafir. Akan ditampakkan
kepada mereka apa saja yang telah mereka pernah perbuat di dunia. Sadar ataupun
tidak, kecil ataupun besar, jarang ataupun sering, semuanya ditampakkan kepada

para pelakunya.
Di saat itulah, penghitungan atas amal pun dimulai.

Banyak orang yang mengira, bahwa yang akan dihitung hanyalah perbuatan-
perbuatan besar saja. Ada pula yang menyangka, hanya yang tampak saja yang akan
diperhitungkan. Namun, sangkaan mereka keliru. Bahwa, kebaikan ataupun
keburukan, meski ia hanya sebesar zarrah, sebesar biji sawi, sebesar atom, atau
bahkan mungkin lebih kecil dari itu, semuanya akan diperhitungkan. Yang baik
dan yang buruk akan ditimbang. Dan kesemuanya akan dimintakan

pertanggungjawaban.
Itulah kiranya kejadian yang dahsyat di hari Kiamat.
Hikmah kehidupan

Surat ini mengandung beberapa hikmah yang dapat kita jadikan pegangan dalam
kehidupan.

Pertama, hari Kiamat itu pasti keberadaannya, meski tidak bisa diketahui dengan
pasti kapan waktu terjadinya. Ini tentu mengandung hikmah, bahwa kita mesti
terus bersiap-siap akan kedatangannya. Bukan justru merasa tenang dan bersantai
saja. Tapi, itu pun bukan berarti kita hidup hanya untuk mati saja, kita pun perlu

membangun kehidupan di dunia. Tentu, dengan proporsi yang sesuai.

133



Keimanan pada hari akhir merupakan keimanan yang mutlak harus dimiliki oleh
mereka yang mengaku beriman. Berbagai ayat dan hadis seringkali

mendampingkan keimanan kepada Allah dengan keimanan pada hari akhir.
Apa sebab?

Keimanan pada hari akhir, akan sulit dimiliki jika hanya mengandalkan rasio
semata. Orang yang membantah kiamat, seringkali karena terlalu merujukkan pada
sains dan tidak menyisakan tempat untuk keimanan. Memang, secara sains,
berakhirnya dunia ini masih menjadi sesuatu yang diperdebatkan. Ada yang
berpendapat, sekalipun akan terjadi kiamat, bumi ini masih amat jauh dari hari
akhir. Ada pula yang berpendapat, memang nanti akan terjadi bencana besar,
namun bumi tetap akan kembali seperti semula. Atau ada pula yang tidak percaya
sama sekali karena menganggap keberadaan hari akhir lebih dipengaruhi oleh
dogma agama dibandingkan dengan temuan sains. Padahal, jangankan hari akhir
bisa diprediksi oleh sains dengan tepat, kejadian bencana alam saja, seperti gempa

bumi, masih belum mampu manusia memprediksi dengan akurat.

Kedua, kejadian hari kiamat merupakan kejadian yang amat dahsyat. Guncangan
yang akan terjadi, ialah guncangan yang belum pernah terbayangkan sebelumnya,
saking dahsyatnya. Ketika terjadi gempa saja, seringkali kita terhenyak, bumi yang
biasanya kita anggap “ramah”, tiap hari kita berjalan dengan biasa, tiba-tiba ia
berguncang. Di tempat yang sudah berteknologi arsitektur yang canggih pun
seringkali kita merasa kaget dan takut ketika bumi berguncang. Nah, bila dalam
gempa bumi saja kita terkejut, apalah lagi di hari kiamat. Bisa dibayangkan

bagaimana keterkejutan yang akan terjadi di hari itu.

Ketiga, seusai dibangkitkan, akan ada pengelompokan manusia. Orang yang
selama hidupnya beriman, ia akan berada dalam kelompok orang beriman. Orang
selama hidupnya mengingkari Allah, akan bersama dengan mereka yang ingkar.
Mereka yang beriman, akan berada dalam naungan Allah, dan mereka pun akan

merasa tenang. Sementara mereka yang ingkar, mereka akan dibiarkan tersiksa.

Di padang mahsyar, Allah dekatkan jarak matahari dengan manusia. Hingga

manusia itu bisa sampai tenggelam dengan keringatnya sendiri. Sebagaimana yang
disabdakan Nabi dalam sebuah hadits,

134



Lo~ o 428 o~

53 U5k dlos e @ Jo B Jytg Eae JB B W oz a6 5 EE 52
Jy 8 oo pates e B fl 05 00 b 2 G fﬂ*@ew‘w
cua/oﬂ fuz.“ {_;‘CL:SO/O}G ““M{L;\CL:SO/Q} deJ‘

z > °/°} /}/}} °/ °/ 08 A a}
- leng ) A o g 1 Al 06 pdh S Hll 06 2dk Bl
5 adies 38 g o e W Jo @ Iz o a6 wedf o sk

LB

515 585 JJJ\ Q,\_”...,mf:jf&u»%\) 350 0 Ja\j o)\.w‘ oy Srod Mfum

NCTRuE

Dari Ugbah bin Amir ra., ia berkata: akn mendengar Rasulullah Saw. bersabda, “Matahari
mendekat dari bumi, maka manusia pun berkeringat. Di antara manusia ada yang keringatnya
mencapai tumitnya, ada yang mencapai setengah betisnya, ada yang mencapai keduna lututnya,
ada yang mencapai pantatnya, ada yang mencapai lambungnya, ada juga yang mencapai kedna
bahunya, ada yang mencapai lehernya, dan ada yang mencapai tengah mulutnya —belian
Shallallabu ‘alaihi wa sallam mengisyaratkan dengan tangannya memenubi mulutnya, (dan)
akn melihat Rasulullah Shallallabu ‘alaihi wa sallam mengisyaratkan demikian- serta ada di
antara mereka yang keringatnya menenggelamkannya”. Belian Shallallabu ‘alaibi wa sallam
memukenl dengan tangannya sebagai isyarat dan meletakkan tangannya di atas kepalanya tanpa

menyentub kepala. Belian memutar telapak tangannya ke kanan dan ke ki,
Hadits Riwayat Ahmad, Ibnu Hibban, dan Ath Thabrani

Terakhir, kita dapat memetik hikmah dari dua ayat terakhir surat ini. Betapa
telitinya penghitungan Allah di hari kemudian. Sekecil apa pun perbuatan, ia akan
dikategorikan ke dalam perbuatan baik ataupun buruk. Dan tiap perbuatan itu,
sekecil apa pun, pasti akan mendapat balasan. Perbuatan baik akan mendapat
balasan setimpal, atau bahkan beratus kali lipat sesuai dengan kemahamurahan

Allah, dan yang buruk pun akan mendapat balasan yang setimpal pula.

Di dunia, mungkin ada orang yang bisa mangkir dari panggilan jaksa. Ada juga
yang bisa menutupi fakta di hadapan hakim. Bisa juga di dunia berkelit dengan

puluhan pengacara. Tapi, di hari akhirat, semua akan terbuka. Semua perbuatan

135



dicatat dengan catatan yang lengkap dan teliti. Dan semuanya pun akan dibalas
sesuai dengan ketentuan Ilahi. Semua orang bertanggung jawab dengan amalannya
sendiri. Tidak akan ada yang mampu membela orang lain, sebab mereka akan sibuk

dengan urusan masing—masing.

Maka, kita perlu menyiapkan diri untuk menghadapi hari itu. Dengan
memperbanyak amalan baik yang dilandasi keimanan dan “menutup” dosa yang

telah lalu dengan taubat dan perbaikan.

Demikianlah kiranya tadabbur kita atas surat Al Zalzalah ini.

136



Tadabbur Surat Al Bayyinah

| dsts (V) BT st gs o&aa Gty i Wt s 5 K 1

we

) ST sl G s (v) L@d(w);@wwf&‘f&gi

iy S 8T 5 1 018y (o) w\ i ﬂéi}cs}ff" s Syl
, (o) 333

| o aLall laes et 6 &) (1) B4 42 2h AN Tes ot s 6 G

Gs

ol BT GE e o F ok Bl ig ke i (v) £ 5 RO
| i
i (A) 45 oo LA QU5 4% Ty 1455 AT (51 &

: 1. Orang-orang kafir dari golongan Abli Kitab dan orang-orang musyrik tidak akan
! meninggalfan (agama mereka) sampai datang kepada mereka bukti yang nyata, I
I 2 (yaitn) seorang rasul dari Allah (Mubammad) yang membacakan lembaran-lembaran |

| yang suci (Al Quran) |
i 3. Di dalamnya terdapat (isi) kitab-kitab yang lurus (benar) I
i 4. Dan tidaklah terpecah-belah orang-orang Abli Kitab melainkan setelah datang kepada |
i mereka bukti yang nyata |
i 5. Padabal mereka hanya diperintah menyembah Allah, dengan ikhlas menaati-Nya semata- |
i mata karena (menjalankan) agama, dan juga agar melaksanakan salat dan menunaikan |
i gakat, dan yang demifian itulah agama yang lurus (benar) |
6. Sunggub, orang-orang kafir dari golongan Abli Kitab dan orang-orang musyrik (akan :
I masuk) ke neraka Jahannam, mereka kekal di dalamnya selama-lamanya. Mereka itulah I

sejahat-jahatnya makhluk. :
7. Sunggub, orang-orang yang beriman dan mengerjakan kebaikan, mereka itu adalah - |

L Sebaik-baik makbink i



e |
| 8. Balasan mereka di sisi Tnban mereka ialah surga ‘adn yang mengalir di bawabnya sungai-

i sungat, mereka kekal di dalamnya selama-lamanya, Allah ridba kepada mereka dan I
| mereka pun ridba kepada-Nya. Yang demikian itu adalah (balasan) bagi orang-orang I

i yang takut kepada Tubannya. :
NI — o o — o o — o o |

Ubay bin Ka’ab, seorang sahabat Rasulullah Saw., pada suatu hari dipanggil oleh
Rasulullah. Beliau bertanya kepada baginda nabi, mengenai maksud pemanggilan

beliau. Rupanya, jawaban Rasulullah sungguh di luar dugaan. Sabda beliau,

“Duhai Ubay, sesungguhnya Jibril menyuruhku membacakan surat ini (Al
Bayyinah) kepadamu”

“Sungguhkah itu wahai Rasulullah?”
“Iya, benar”

Menangislah Ubay bin Ka’ab dengan terharu.

sk

Tangisan Ubay bin Ka’ab itu tentulah sebab perasaan beliau yang amat halus. Ia
amat terharu, sampai-sampai Rasulullah membacakan khusus sebuah surat
kepadanya. Bahkan atas perintah Jibril as. Keterharuan itu tampaknya mesti kita
coba pelajari, apa yang dikandung oleh surat ini, sehingga memiliki keutamaan yang

demikian.

Surat Al Bayyinah, atau yang biasa kita artikan sebagai ‘bukti yang nyata’,
merupakan surat yang menceritakan setidaknya, menurut Syeikh Wahbah Az
Zuhalili, tiga hal. Pertama, mengenai reaksi kalangan ahlul kitab dan orang musyrik
terhadap risalah nubuwwah Muhammad Saw.. Kedua, mengenai intisari agama
dan iman. Ketiga, perihal tempat kembali golongan mukmin dan kafir di akhirat

kelak. Mari kita bahas bersama agar lebih memahami intisari surat ini.
Reaksi atas risalah Kenabian Muhammad Saw.

Rasul, yang secara harfiah berarti pembawa pesan, merupakan gelar yang
disandang baginda Nabi Muhammad Saw. Apa sebab? Beliaulah manusia yang
Allah pilih sebagai penyampai pesan-pesan llahi kepada manusia. Karenanya,

disebutlah ia sebagai seorang rasul, pembawa pesan kenabian.

138



Pesan-pesan yang beliau sampaikan, ialah Al Quran dan Sunnah. Kedua hal inilah
yang beliau warisan, dan kita mendapatkan faidah yang luar biasa dari berpegang
teguh padanya. Di dalam Al Quran dan Sunnah, terdapat penjabaran mengenai
agama Islam, sebagai agama yang Allah ridhai. Pun, terdapat contoh-contoh yang
berasal dari kisah yang telah lalu dan peringatan akan hari yang akan datang, untuk
dijadikan pelajaran bagi kita. Selain itu, terdapat pula berbagai perangkat hukum,
cara menjalani kehidupan, hingga isyarat ilmiah yang menuntut kita untuk terus

menggali berbagai sisi pengetahuannya.

Diri beliaulah, termasuk pesan yang beliau bawa, yang dimaksud dengan “bukti
yang nyata” tersebut. Sebagaimana ketika Aisyah, istri beliau, ditanya bagaimana
akhlak Nabi Muhammad. Jawab Aisyah, “akhlak Nabi adalah Al Quran”. Maka,
pesan Ilahi itu tidak seperti yang dikatakan sebagian kalangan, tidak bisa dipahami
oleh manusia karena ada jarak antara ketuhanan dengan kemanusiaan, melainkan

dapat hidup sebagaimana Nabi menjalani kehidupan.

Orang-orang kafir, baik kalangan musyrik (penganut animisme, dinamisme,
totemisme, dsb.) maupun ahli kitab (Yahudi dan Nasrani), yakni mereka yang
mengingkari dan menutup diri dari kebenaran, tidak akan mau meninggalkan apa
yang mereka percayai sampai datang pada mereka bukti yang nyata. Akan tetapi,
ketitka bukti yang nyata itu telah datang, mereka terpecah ke dalam dua golongan.

Segolongan memilih beriman, namun segolongan lain memilih untuk tetap

menetap dalam keingkaran.

Padahal, dengan kedatangan Nabi Muhammad beserta risalah yang beliau bawa,
berbagai bukti dan penjelasan telah beliau kemukakan pada mereka. Al Quran,
kitab yang beliau bawa, berisi ajaran yang benar, lurus, dan tidak menyimpang
apalagi mengalami perubahan oleh tangan-tangan manusia. Ini bukan sekadar

klaim, tetapi telah terbukti sepanjang sejarah.

Perselisihan itu lebih disebabkan oleh ketidakpahaman mereka atas agama mereka
sendiri, maupun kesalahpahaman mereka dengan Islam. Ajaran agama para ahli
kitab telah mengisyaratkan akan kehadiran Nabi Muhammad, tetapi ketika beliau
diutus, mereka pun berpaling. Mereka anggap ajaran Nabi Muhammad tidak benar,
kitabnya penuh bualan, nabinya tidak berasal dari keturunan Bani Israil, dan

tuduhan-tuduhan lainnya.

139



Apa yang mereka lakukan itu, pada akhirnya tidaklah sedikit pun mendekatkan
pada petunjuk, melainkan justru menjauhinya dan malah memasukkan ke jurang

kesesatan.
Intisari Ajaran Agama

Kesalahpahaman mereka dalam memahami agama, menjadikan mereka tidak mau
ikut pada petunjuk dari Allah yang disampaikan oleh Nabi Muhammad. Padahal,
kalaulah mereka mau memahami agama itu dengan benar, tidak dipengaruhi oleh
takhayul, bertaklid buta pada kepercayaan masa lampau, ataupun gelora perebutan
kekuasaan keagamaan, mereka akan paham apa itu intisari agama. Yakni, ikhlas

dalam beragama.

Ikhlas di sini, tidak kita langsung artikan sebagai “rela”. Tetapi, kita memahami
ikhlas sebagai “kemurnian, tidak bercampurnya dengan sesuatu yang mencemari,
dan terpisah dari yang mengotori”. Maksudnya, ikhlas dalam beragama itu ialah
menjalankan agama secara murni, tidak dicemari dengan kesyirikan, dan
memisahkan antara yang haq dengan batil. Dari sinilah, akan muncul sikap rela
(ridha) untuk menghamba dan menyembah hanya kepada Allah saja, tanpa perlu

melalui perantara maupun sembahan yang dianggap setara lainnya.

Akan tetapi, beragama itu tidaklah cukup dengan keyakinan saja. Apa yang kita
yakini mestilah tecermin dalam kehidupan sehari-hari. Karenanya, intisari agama
itu pun diiringkan dengan menegakkan shalat dan menunaikan zakat. Teori
beriringan dengan praktik. Senantiasa beribadah untuk mengingat-Nya dengan
cara yang dicontohkan nabi-Nya, dan menunaikan zakat sebagai wujud rasa syukur

atas rezeki dari-Nya dan menanam welas asih sesama hamba-Nya.

Itulah intisari daripada ajaran agama yang benar. Itulah intisari ajaran para nabi,
semenjak Nabi Adam, Nabi Ibrahim, hingga disempurnakan dalam ajaran Nabi
Muhammad. Kelak, bila kita membaca Al Quran ini secara utuh, terpahamkanlah

apa yang dimaksud dengan Islam itu secara menyeluruh.
Balasan bagi dua golongan yang berlainan

Surat ini kemudian diakhiri dengan tiga ayat yang menceritakan dua nasib yang
berlainan di hari kemudian. Di ayat enam, Allah kembali tegaskan bahwa nasib
orang-orang kafir, baik mereka ahli kitab maupun kaum musyrik, ialah pada neraka

saja. Mereka pun dijuluki “syarrul bariyyal”, seburuk-buruk makhluk. Sebab, mereka

140



telah mendapat keterangan yang nyata, jelas, dan dengan argumentasi yang kuat,
namun mereka tolak keterangan itu demi berpegang teguh pada ajaran dan

keyakinan mereka. Maka, rugilah mereka di dunia, lebih-lebih di akhirat.

Sementara, di ayat ketujuh dan delapan, disebutkan bahwa orang-orang yang
beriman kepada Allah dan ber-i##ba’ kepada Rasulullah, merekalah yang akan
selamat. Bagi mereka surga yang dialiri oleh sungai yang mengalir di bawahnya,
dengan sedemikian banyak dan dekat nikmat di surga itu. Merekalah orang-orang
yang terbaik. Allah ridha kepada mereka, sehingga dimasukkan-Nya ke dalam
surga, pun mereka ridha kepada Allah sebagai Tuhannya dengan senantiasa &bauf
kepada-Nya.

Sebagian kalangan menyebut bahwa penggunaan perumpamaan seperti ‘surga yang
dibawahnya terdapat sungai yang mengalir’ menunjukkan bahwa agama Islam
hanya cocok dipahami oleh orang yang tinggal di daerah gurun seperti Arab.
Padahal, apabila kita ingin melihat sejarah bumi dalam jangka waktu yang lebih
panjang, kita akan lihat bahwa kondisi subur dan kering di berbagai belahan dunia
itu tidaklah konstan. Greenland yang hari ini tertutup oleh es, dahulunya
merupakan wilayah subur yang ada di lintang tropis. Amazon yang subur dan
sahara yang gersang, dulunya berupa daratan yang bersambung dan kemudian
terpisah oleh proses geologis. Bahkan akibat dari krisis iklim hari ini, berbagai
wilayah yang tadinya subur dapat menjadi kering, tempat yang dahulunya jarang
hujan mendapat hujan berlimpah, dan sebagainya. Ini menunjukkan bahwa
keberadaan sungai yang memiliki aliran air sebagai sumber kehidupan di dunia ini

tidaklah statis, melainkan dinamis. Sementara kenikmatan di surga sifatnya kekal.

Di sisi lain, perumpamaan berupa ‘sungai yang mengalir’ juga menunjukkan adanya
kecenderungan manusia yang mendekati air sebagai sumber kehidupan. Peradaban
besar manusia selalu dimulai di sekitaran sungai, seperti Mesir, India, China,
Mesopotamia, hingga Jakarta. Sebaliknya, manusia akan cenderung menjauh dari
tempat yang panas, kering, dan sulit air. Bahkan suku-suku yang tinggal di daerah
gurun pun biasanya nomaden, karena mencari sumber-sumber air agar dapat tetap

hidup.

Dari sini seharusnya memunculkan pola pikir yang menuntun kita pada keimanan.
Jika di dunia saja kita akan mendekati air sebagai sumber kehidupan dan menjauhi

tempat yang panas dan gersang, maka begitu pula seharusnya perilaku kita ketika

141



akan menghadapi kehidupan di akhirat. Surga digambarkan sebagai tempat yang di
dalamnya terdapat air yang mengalir sementara neraka digambarkan sebagai
tempat yang di dalamnya terdapat api yang bergejolak. Manusia dengan akal yang
sehat pastilah berjalan menuju surga dan berupaya sekuat tenaga menghindari

neraka.
Hikmah kehidupan

Seusai kita bahas mengenai isi kandungan surat Al Bayyinah ini, ada baiknya kita

ambil beberapa hikmah di dalamnya.

Pertama, kita sudah semestinya meyakini, bahwa diutusnya Nabi Muhammad
Saw. beserta diturunkannya Al Quran ialah sebuah bukti yang nyata mengenai
agama yang benar. Agama Islam, tidak sesederhana dengan apa yang disebut
dengan keyakinan. Sebab, tidaklah cukup kita dikatakan beragama Islam bila hanya
yakin saja tanpa berbuat apa-apa. Agama kita mengajarkan mengenai adanya budi

pekerti yang baik dan juga ibadah ritual yang baik.

Agama Islam pun, sulit untuk disebut sebagai “konstruksi sosial”, sebab ia
melintasi batas-batas negara, tidak memandang suku ataupun ras, serta ia berlaku
secara universal, tidak parsial. Nabi Muhammad memang orang Arab, berbahasa
Arab, dan lahir hingga wafat di tanah Arab, tapi nilai-nilai keislaman tidaklah
terkonstruksi dari adat kebiasaan masyarakat Arab pada waktu itu. Bukankah pada
masa itu orang Arab membunuh anak perempuan sementara Islam mengangkat
harkat perempuan? Bukankah pada masa itu di Arab amat biasa dengan tradisi
menyembah patung sementara Islam mengajak pada kemurnian Tauhid? Sulit
rasanya bila kita katakan Islam itu agama yang dikonstruksikan oleh budaya Arab,
lebih-lebih jika menyebut ia hanya buatan Nabi Muhammad semata.

Karena itu, memang ini sebuah bukti secara jelas dan gamblang yang hadir pada
kita. Islam ialah agama yang mulia, agama yang dibawa oleh seluruh nabi, ia berlaku
untuk semuanya, sebab ia adalah rahmat bagi alam semesta. Maka, tunggu apa lagi

untuk segera beriman dan terus menjaga dan semakin memantapkannya?

Kedua, surat ini menjelaskan laku orang-orang Yahudi dan Nasrani. Sebelum Nabi
Muhammad datang kepada mereka, enggan ditinggalkannya keyakinan mereka
untuk beralih kepada agama yang benar. Namun, kehadiran Nabi Muhammad

kepada mereka pun tidak serta-merta meyakinkan mereka untuk segera menjadi

142



beriman dengan keimanan yang benar. Justru, mereka berselisth paham. Sebagian
dari mereka menyadari kebenaran yang dibawa oleh Nabi Muhammad. Sementara
sebagian yang lain enggan untuk mengikuti kenabian Muhammad, walaupun itu

sudah disebut dalam kitab suci mereka sendiri.

Perselisihan ini menunjukkan pada kita, alangkah baiknya kita benar-benar
memahami agama sendiri. Janganlah sampai kita ikuti jejak mereka yang berselisih
dalam banyak perkara. Kita merupakan umat Nabi Muhammad. Kita pun dimodali
dengan petunjuk yang sedemikian mantap, yakni Al Quran dan Hadits. Maka,
janganlah kita mudah berselisih hanya dalam perkara-perkara yang sebenarnya
bukan untuk diperselisihkan. Kita mesti berlapang dada dalam menerima berbagai
corak perbedaan, menoleransi sikap yang mungkin kurang berkenan, demi tujuan

yang lebih besar. Yakni, keselamatan umat Islam di dunia hingga di akhirat.

Ketiga, surat ini mendorong kita untuk membawakan agama Islam sebagai sebuah
ajaran yang komprehensif, lurus, dan benar melalui pembuktian yang terang
benderang. Pembuktian itu bisa melalui akal yang sehat (logika) maupun fakta-
fakta yang dapat diinderai. Penjelasan itu dapat disampaikan melalui metode yang

beragam, sebagaimana Allah sampaikan dalam surat An Nahl ayat 125
3535 8 3250 cp gl bl ) aliesdly sl 35 2 B 49
Gl e 5a5 dias 32 oy

Serulah (manusia) ke jalan Tubanmn dengan hikmab dan pengajaran yang baik serta debatlah
mereka dengan cara yang lebih baik. Sesunggubnya Tubanmu Dialah yang paling tabu siapa
yang tersesat dari jalan-Nya dan Dia (pula) yang paling tabu siapa yang mendapat petunjuk.

Ayat ini menyiratkan bahwa mengajak manusia kepada jalan yang benar itu perlu
disesuaikan dengan penerima pesan. Orang yang awam dan cara berpikirnya
sederhana cukup diberi hikmah seperti cerita-cerita akan umat terdahulu. Mereka
mudah menerima motivasi dan tidak banyak bertanya ketika mendapat penjelasan.
Kalangan terpelajar perlu mendapatkan penjelasan melalui pendidikan yang baik,
sistematis, dan komprehensif. Sementara, orang-orang yang kemampuan
berpikirnya tingkat tinggi, biasanya akan bersikap kritis bahkan skeptis. Untuk itu,

dalam menghadapi mereka, perlu memiliki kemampuan berdebat yang baik.

143



Berdebat dengan argumentasi logika maupun empiris, bukan dengan sentimen dan

labeling. Itulah upaya kita sebagai manusia.

Hanya saja, upaya itu belum tentu berhasil sepenuhnya. Sikap orang-orang ketika
mendapatkan penjelasan, bahkan yang terang benderang sekalipun, tidak selalu

mau mengikuti kebenaran. Seperti yang Allah jelaskan di surat Fathir ayat 32,

d d " d d N4 . -
AR S T P R ’.j}ﬁ ]1,,«5 1\33/ ; 7,1!/,\1,;0\ /.,g\ 1..,/’\1;“
S g/} ~ S S/j\/ ~\ -~ ‘ s P /b/J: o Lj,,/ s _)j S‘J

SNy _ . , & -
A5 \)51\/‘&‘. l\.’.L ,ufuﬁu
SV il 3 A A 03, o AL

Remudian, Kitab Suci itn Kami wariskan kepada orang-orang yang Kami pilih di antara
hamba-hamba Kami. Laln, di antara mereka ada yang menzgalimi diri sendiri, ada yang
pertengahan, dan ada (pula) yang lebib dahulu berbunat kebaikan dengan izin Allah. 1tulah
(dianugerabkannya kitab suci adalah) karunia yang besar.

Akan ada orang yang memilih jalan untuk menzhalimi diri sendiri. Zhalim itu
artinya adalah kegelapan. Mereka tetap kewkenh untuk berpegang pada keyakinan
yang keliru, padahal mereka tahu apa yang sebenarnya. Sebagian lainnya ada yang
memilih jalan sebaliknya. Ketika bukti-bukti telah dijabarkan hingga ia yakin bahwa
hal itu adalah kebenaran, dia tidak berpikir panjang mengikutinya. Mereka bahkan
berlomba-lomba untuk menuju kebenaran dan mengerjakan kebaikan. Walaupun
memang ada, orang yang berada di antara keduanya. Terkadang menuju kebenaran

tetapi di lain waktu masih kembali pada kegelapan.

Walau begitu, kita harus memahami bahwa hidayah merupakan hak prerogratif
Allah. Nabi saja tidak bisa mengislamkan semua orang pada zamannya, bahkan

termasuk pamannya sendiri.

Keempat, surat ini, sebagaimana surat-surat lain di Juz ‘“Amma, banyak berkisah
mengenai kehidupan akhirat. Bukan untuk membuat kita putus harap dari dunia
sehingga kita tinggalkan sepenuhnya dan hanya melihat akhirat saja. Tetapi, kita
mesti menyadari bahwa kehidupan itu tidaklah terbatas di dunia saja. Kita, sebagai
umat Islam, sudah sepatutnya menyiapkan keduanya sebaik-baiknya. Akhirat kita
jadikan tujuan, dan dunia tidak jua kita tinggalkan. Sebab, ada amanah dari Allah

untuk memakmurkan bumi ini, di samping amanah diri untuk menjadi hamba yang

baik.

144



Kita tentu berharap, dapat menjadi &hoirul bariyyah, sebaik-baik makhluk.
Kuncinya, ada pada radbiyallabu ‘anhum wa radbun ‘anhn, Allah meridhai kita sebagai
hamba-Nya, dan kita pun ridha Allah sebagai Tuhan kita. Bukti pengakuan kita
bahwa Allah sebagai Tuhan ialah dengan beragama secara ikhlas, murni dan tulus.
Melaksanakan segenap perintah-Nya dan menjauhi segala larangan-Nya. Yang

demikian itulah, dinamakan sebagai taqwa.

Kita juga tentunya tiada pernah berharap menjadi syarru/ bariyyah, seburuk-buruk
makhluk. Maka, janganlah kita menyelisihi Allah, sehingga Allah membuat kita pun
berselisih dengan sesama. Jangan pula kita mengotori kemurnian beragama
schingga hati kita menjadi kotor. Jangan juga kita tidak rela untuk menuhankan
Allah dengan beribadah kepada selain-Nya, sehingga kita pun tidak direlakan-Nya
untuk kembali ke dalam surga. Dengan begitu, Insya Allah, hidup kita akan selamat

dunia sampai akhirat.

Wallahu a’lam.

145



Tadabbur Surat Al Qadr

Ll e e 30 AT (v) L3 AT w a3 T (1) LT ald o

| - :
oAt & P ,gl/ o/‘ " g w w, L0 PSR P :‘;/:,o“’ )ﬁ'fﬁ o/:.l
[lls 55 o i (8) A5 08 85 03 e Eollls AT 3B (7) A
|
i (o) A4
: I
! Sesunggubnya Kami telah menurunkannya (Al Quran) pada malam qadar |
! Dan tabukabh kamn apakah malam kemuliaan itu? |

1
2
L' 3. Malam kemuliaan itu lebib baik daripada seribu bulan
4. Pada malam itn turun para malikat dan rub (Jibril) dengan izin Tubannya
5

V5. Seabteralah (malam itn) sampai terbit fajar I

Surat ini berkisah tentang sebuah malam yang agung. Di malam itu, terkumpul
berbagai kebaikan, yang menjadikannya lebih baik daripada seribu bulan yang diisi
dengan ibadah tiada henti.

Apa itu Lailatul Qadr?

Surat ini dinamai sebagai surat Al Qadr. Para mufassir memiliki beberapa pendapat
mengenai apa yang dimaksud dengan ‘Al Qadr’ yang berulang kali digandengkan
dengan kata ‘Lail’, yang berarti ‘malam’ dalam surat ini. Menurut Imam Jalaluddin
Al Mahalli di dalam Tafsir Jalalain, dimaknai ‘Lailatul Qadr’ itu sebagai malam yang
mulia nan agung, sebab pada malam itu turun Al Quran dalam dua tahapan. Tahap
pertama ialah turunnya seluruh Al Quran dari lauhul mahfudz ke langit dunia.
Tahap kedua ialah turunnya Al Quran secara bertahap kepada Nabi Muhammad
Saw. selama 23 tahun lamanya. Yang mana, pada lailatul qadr ini, turun 5 ayat

permulaan.

Imam Ibnu Katsir berpendapat bahwa lailatul qadr ialah lailatul mubarak, malam

yang dipenuhi dengan keberkahan. Alasan beliau tidak jauh berbeda dengan Imam

146



Jalaluddin Al Mahalli, dengan diberi penambahan bahwa di dalam surat Ad
Dukhan ayat ke-4, Allah Swt. berfirman, & aJ 3 3451 €), yang mana ‘Ladlatul
Mubarakaly yang ada di ayat tersebut merujuk pada lailatul qadr.

Sementara itu, Imam At Thabari di dalam tafsirnya menyebut, bahwa yang
dimaksud dengan ‘Lailatul Qadr’ itu ialah malam penentuan. Pada malam itu, Allah
menentukan takdir dari makhluk-makhluknya dalam setahun. Ini juga sesuai
dengan akar kata yang sama antara gadar dengan fagdir. Imam As Sa’di juga
menjelaskan hal serupa di dalam tafsirnya, yang mana di antara takdir yang

ditentukan pada malam itu ialah seputar ajal, rezeki, dan takdir lainnya.
Kapankah datangnya malam itu?

Bila kita rujuk pendapat yang pertama, bahwa lailatul qadar merupakan malam
turunnya Al Quran, maka malam itu hanya akan terjadi sekali saja. Yakni, pada
masa kenabian Muhammad Saw. Namun, bila kita mengikuti pendapat yang kedua,
bahwa lailatul qadr itu ialah malam penentuan takdir, maka terbuka kemungkinan
bahwa malam itu terjadi setiap tahun. Yakni, di bulan Ramadhan. Pendapat ini,

menurut Syatkh Wahbah az Zuhaili, adalah pendapat jumhur.
Rasulullah Saw. bersabda,

i et e i A B GRERN 45  5 ie) Cll 4 Gl
(J;-J\.Z.BLA)&}—

Sunggub, telah datang kepada kalian Bulan Ramadban, bulan yang penub keberkaban.
Allab telah mewajibkan atas kalian berpuasa di bulan tersebut. Pintu-pintu surga di buka,
pintu-pintu neraka ditutup, dan setan-setan dibelenggn. Di dalamnya terdapat satu malam yang
lebih baik dari seribu bulan. Barangsiapa yang tidak mendapatkan kebaikan di malam itu,
matka sunggub, ia telah dicegah nntuk mendapatkannya.”

Hadits Riwayat Ahmad dan Nasa’i

Para ulama kemudian berbeda pendapat mengenai tanggal terjadinya malam itu.
Dalam tafsir Al Azhar, Buya Hamka menyebutkan bahwa Imam As Suyuthi
berpendapat lailatul qadr turun pada malam ke-17. Abdullah bin Abbas

147



berpendapat, lailatul qadr terjadi pada malam ke-24. Sementara itu, menurut Syaikh
Wahbah az Zuhaili, berdasarkan pendapat jumhur ulama, lailatul qadr terjadi pada
malam ke-27. Perbedaan pendapat semacam ini amat banyak, sampai-sampai, Ibnu
Hajar menyebut bahwa setidaknya terdapat 45 pendapat mengenai waktu
terjadinya lailatul qadr.

Keistimewaan Lailatul Qadr

Lailatul qadr merupakan malam yang amat mulia dan agung. Berdasarkan berbagai

keterangan, kita bisa dapatkan setidaknya tiga keistimewaan dari malam ini.

Pertama, sebagaimana yang dijelaskan di ayat ke-3 dari surat ini, lailatul gadr
kadarnya lebih baik daripada 1000 bulan yang diisi penuh dengan ketaatan dan
amal ibadah. Padahal, 1000 bulan itu setara lebih dari 83 tahun. Tentu tidaklah ada
manusia yang sanggup mengisi 1000 bulan itu dengan kegiatan ibadah terus
menerus. Betapa nikmatnya mereka yang Allah anugerahkan keberkahan di malam

itul

Angka 1000 bulan itu pun ditafsirkan oleh sebagian ulama, seperti Sayyid Qutb
dalam Tafsir Fii Zhilalil Quran, merupakan sebuah ungkapan majazi. Maknanya,
keutamaan pada malam itu amat mulia, sampai-sampai tidak terhitung sebanyak

apa kemuliaan yang terdapat di dalamnya.

Kedua, pada malam itu, Allah memberi tugas kepada para malaikat-Nya, yang
dipimpin oleh Ar Ruub, yakni Jibril, untuk menyelesaikan berbagai perkara yang
ada di bumi. Inilah yang menjadi dasar pendapat yang menyebutkan bahwa yang
dimaksud dengan lailatul qadr itu ialah malam penentuan takdir. Para malaikat itu
pun menebar kedamaian di bumi pada malam itu. Sampai-sampai ada yang
berpendapat, jika pada malam-malam biasa Allah mengizinkan terjadi keburukan,

maka pada malam itu Allah hanya mengizinkan perdamaian dan kebaikan saja.

Ketiga, scbagaimana yang Nabi Saw. anjurkan kepada umatnya untuk
memperbanyak ibadah di 10 malam terakhir dari bulan Ramadhan, maka ketika
terjadi lailatul qadr, sedangkan seorang hamba sibuk dalam ibadah dan ketaatan,
maka akan Allah ampuni dosa-dosanya yang telah lalu. Nabi Saw. bersabda,

435 2 A L A SiE (Blawis G LA AT 56 0

%
£

148



“Barangsiapa yang mendirikan (mengisi dengan ibadah) malam lailatul gadr, dengan keimanan

dan penub pengharapan kepada Allah, maka akan diampuni dosa-dosanya yang telah laln”
Hadits Riwayat Bukhari dan Muslim

Malam yang penuh kemuliaan ini, mestilah dimanfaatkan oleh kita dengan sebaik-
baiknya. Salah satu doa yang dicontohkan oleh Nabi Muhammad Saw. untuk

dibaca pada malam itu ialah,
wo Ao o3 4 A s G 0
& Cacls eall S cg_a.; EL) ;,Q.LV\

“Ya Allab, sesunggubnya Engkan Maha Pemaaf, engkan senang memberikan maaf, maka
maafkaniah diriku”

Hikmah kehidupan

Sudahlah kita uraikan berbagai keterangan menyangkut lailatul qadr ini. Berbagai
keterangan itu menunjukkan, bahwa lailatul qadr bukan malam yang biasa-biasa
saja. Berbagai kebaikan Allah limpahkan di malam itu. Dari pembahasan atas surat
ini, setidaknya ada berbagai hikmah yang bisa kita ambil.

Pertama, umat Nabi Muhammad merupakan umat yang sangat beruntung. Allah
Swt. memberikan Al Quran sebagai petunjuk bagi umat ini, dan itu yang
menjadikannya umat yang terpilih dibanding umat-umat lainnya. Nabi Muhammad
merupakan Nabi yang menjadi rasul pembawa risalah Al Quran, maka beliau pun
menjadi nabi penutup yang juga pemimpin dari nabi-nabi yang lain. Malaikat Jibril,
yang menjadi penyampai wahyu, pun digelari sebagai penghulu para malaikat. Al
Quran turun pada bulan Ramadhan, maka bulan itu pun menjadi bulan yang
sedemikian spesial dengan berbagai macam limpahan rahmat terdapat di dalamnya.
Lebih spesifiknya lagi, malam turunnya Al Quran itu ialah lailatul gadr, dan malam
itu pun menjadi malam yang amat agung, dengan kebaikannya yang melebihi 1000

bulan.

Kedua, berbagai pendapat mengenai waktu kejadian lailatul gadr mengisyaratkan,
bahwa Allah memang merahasiakan waktunya. Hal ini memberi hikmah, bahwa
kita disuruh untuk mengejarnya dengan sungguh-sungguh. Allah menganjurkan
kepada kita untuk memperbanyak ibadah di malam-malam terakhir dari bulan
Ramadhan, maka Allah ingin melihat seberapa jauh kesungguhan kita mencari

malam kemuliaan itu. Dan kepada hamba-hamba-Nya yang terpilih, maka Allah

149



akan berikan kepadanya kemuliaan yang sangat besar, yang tidak mungkin dicapai

oleh manusia pada umumnya, kecuali atas seizin dari-Nya.

Ketiga, lailatul qadr dicirikan sebagai malam yang penuh dengan kedamaian. Ini
menunjukkan bahwa kasih sayang Allah kepada hamba-hambanya yang
sedemikian besar. Memberikan kesempatan bagi kita yang penuh dosa ini, untuk
bisa menjadi manusia yang lebih baik melalui penyucian jiwa dan mendekatkan diri
kepada-Nya melalui ketaatan. Kita tentu mafhum, bahwa manusia itu merupakan
tempat salah dan dosa. Maka sebaik-baik manusia bukanlah yang tidak pernah
berdosa, karena memang tidak akan ada, tetapi ialah orang yang ketika berdosa ia

bertaubat dan mendapat ampunan dari Allah.

Lailatul gadr ini ialah jalan menuju ampunan itu. Bulan Ramadhan sendiri, sudah
menjadi gerbang menuju ampunan. Disebutkan oleh baginda nabi, bahwa siapa
pun yang berpuasa, mengisi malam dengan gzyam ramadhan, khususnya pada malam
yang istimewa, lailatul qadr, semuanya dilandasi dengan keimanan dan perasaan
penuh harap akan pahala, ampunan, dan rahmat dari Allah, maka akan Allah
ampuni seluruh dosa-dosanya yang telah lalu. Maka dari itu, tidaklah salah bila kita
berujar, mereka yang meraih lailatul qadr, ketika datang Idul Fitri, seolah-olah
seperti bayi yang baru lahir. Tidak membawa dosa sedikit pun!

Sungguh, sedemikian agungnya malam itu. Semoga, kita menjadi hamba Allah yang

terpilih untuk mendapat kemuliaan dari lailatul qadr.

150



Tadabbur Surat Al ‘Alaq

0T () B 25 131 (1) gl e 2T e (1) Gl s 25 2 13T

!Tc%“\’é\;j Q/f (1) T/,'glg:.i WY\S 3/5( )(U;u/c b o2 Y\ V‘l"(i) VJ‘AL’V'L;

I
oy sl (1) T 18 (3) 1 il il (1) e 8 ) 8y <v>I

o ﬂv

ol 3T Or) T 0380 caf (1Y) L sasm)s:asdww.

¢

I Gio @azl
:(\w)wum{ 26 (Vo) oWl Gisd w(iww&(\z) SNV

(19) 8T 34y a0 ¥ 3IS (V) BT £ (1) A0 §A5

\

Bacalah dengan (menyebut) nama Tubanmu yang menciptakan |
Dia telah menciptakan manusia dari segumpal darah |
Bacalah, dan Tubanmulah Y ang Mahamnlia i
Yang mengajar (manusia) dengan pena |
Dia mengajarkan manusia apa yang tidak diketabuinya |
Sekali-kali tidak! Sunggubh manusia itn benar-benar melampani batas I
Apabila melihat dirinya serbacukup

Sunggub, hanya kepada Tubanmulabh tempat kenrbali(mu)

N NS R w N~

Bagaimana pendapatmu tentang orang yang melarang,

-
S

. Seorang hamba ketika dia melaksanakan salat,

~
~

- 11. Bagaimana pendapatmu jika dia (yang dilarang salat itu)berada di atas kebenaran -
! (petunjuk) I
| 12, Atan dia menyurub bertakwa (kepada Allah)? !
i 13. Bagaimana pendapatmu jika dia (yang melarang) itu mendustakan dan berpaling? |

i 14. Tidakkah dia mengetahui babwa sesungguhnya Allah melihat (segala perbnatannya)? |




15. Sekali-kali tidak! Sunggub, jika dia tidak berbenti (berbuat demifian) niscaya Kami
tarik ubun-ubunnya (ke dalam neraka)
i 16. (yaitu) ubun-ubun orang yang mendustakan dan durhaka
i 17. Maka biarlah dia memanggil golongannya (untuk menolongnya)
. 18. Kelak Kami akan memanggil Malaikat Zabaniyah (penyiksa orang-orang yang bem’om)
! 19. Sekali-kali tidak! Janganlah kamn patub kepadanya, dan sujudlah serta dekatkaniah
L (i keepada Allab)

Lima ayat di awal surat ini, berdasarkan Ijma’ para ulama, ialah permulaan dari
turunnya Al Quran. Ayat-ayat selanjutnya yang turun kemudian banyak
menceritakan berbagai tantangan Nabi Muhammad Saw. selama berdakwah di
Mekkah, terlebih tentangan itu datang dari orang yang masih berhubungan kerabat
dengan Nabi.

Wahyu pertama

Muhammad, sebelum ditetapkan menjadi Nabi, hidup di tengah-tengah
masyarakat Arab jahiliyah. Jahiliyah bukan berarti bodoh karena tidak tahu apa-
apa. Melainkan, mereka mengetahui kebenaran dan kebaikan, tetapi
pengetahuannya itu tidak digunakannya untuk menjalankan kebaikan dan
kebenaran. Justru, sebaliknya mereka memiliki kebudayaan yang sedemikian
buruk. Perempuan tidak dihargai layaknya manusia, mabuk-mabukan dan berjudi
dianggap tradisi biasa, keonaran dilakukan oleh mereka yang mempunyai kuasa.
Sungguh sebuah tempat yang dipenuhi oleh manusia-manusia yang jahil, bodoh,

bebal, dan tidak beradab.

Kondisi masyarakat yang demikian membuat ia bersedih. Dalam berbagai
kesempatan beliau bermimpi layaknya fajar subuh yang merekah. Ia kemudian
terdorong untuk melakukan zabannuts, penyendirian, di sebuah tempat yang tenang
namun tidak sedemikian jauh dari kota Mekkah. Di Gua Hira, beliau menyendiri
dan senantiasa beribadah.

Suatu malam, datanglah sesosok malaikat ke dalam gua yang sempit itu. Malaikat
itu datang, sambil berkata, “bacalah!”. Dengan jujur Muhammad berkata, “apa
yang mesti saya baca? Sementara saya sendiri pun tidak berkemampuan untuk

membaca”. Didekap beliau dan teruslah diulangi oleh Jibril perintah itu,

152



“bacalah!”. Ia pun kembali menjawab dengan jawaban yang sama. Semakin, Jibril
mendekap beliau dengan erat, lalu kembali memerintahkan untuk membaca, dan

jawaban beliau tetaplah sama.

Tiga kali beliau diperintahkan membaca, dan tiga kali pula jawaban beliau selalu

sama. Lalu, Jibril menuntun Muhammad untuk membaca.

3T () 1897 B 15T () FIER. SYTals (1) gls st s 2

(o) iz § 16 23 clee) oI, ole

Usai kejadian itu, beliau bergegas kembali ke rumah. Ia meminta kepada istri
tercinta, Khadijah, untuk menyelimutinya. “zammiluni! Zammilunil”, “selimuti aku!
selimuti aku!”. Beliau pun bertanya kepada istrinya, “Wahai Khadijah, apakah yang
terjadi denganku?”. Sang istri pun menenangkan, “tidak, bergembiralah. Demi
Allah, Allah tidak akan merugikanmu selamanya. Sebab engkau senantiasa
bersilaturahmi, berkata benar, membantu orang yang lemah, menjamu tamu, dan

membantu mereka yang tegak berada di atas kebenaran”.

Setelah peristiwa yang demikian, Khadijah membawa sang suami tercinta ke rumah
anak dari pamannya. Seorang pendeta beragama Nasrani yang sudah tua lagi buta
matanya, ia bernama Waraqah bin Naufal. “Wahai anak pamanku, dengarkanlah
perkataan anak saudaramu!”, ujar Khadijah kepada Waraqah. Ditanyalah
Muhammad oleh Waraqah, “wahai anak saudaraku, apa yang engkau lihat?”. Nabi

Muhammad pun menceritakan kejadian di malam itu.

Waraqah kemudian berkata, “ia adalah Namus (Jibril), yang juga pernah turun
kepada Musa. Andaikata usiaku masih muda, andai saja diriku masih hidup ketika
kaummu mengusirmu!”. Rasulullah menjawab, “Dubhai, benarkah mereka akan
mengusirku?”. Dijawab kembali oleh Waraqgah, “iya, tidak seorang pun datang
dengan apa yang engkau bawa, melainkan ia akan dimusuhi. Seandainya aku masih
hidup di hari itu, tentu akan mendukungmu dengan sokongan yang besar, dan

membelamu sekuat tenagal”.

Tidaklah lama setelah kejadian itu, Waraqah pun meninggal dunia. Muhammad
pun telah secara resmi menjadi Nabi. Selama 22 tahun, 2 bulan, dan 22 hari
berikutnya turunlah wahyu-wahyu yang lain. Ia membawa risalah. Risalah itulah

yang kelak terhimpun menjadi Al Quran, kitab yang mulia, yang diturunkan kepada

153



manusia pilihan, kepada umat yang juga pilihan. Di malam penuh keberkahan,

itulah malam nuzul al Quran, malam lailatul gadr.

Bacalah dengan Nama Tuhanmu

Lima ayat di awal surat ini yang merupakan wahyu pertama yang turun, memiliki

kandungan makna yang luar biasa.

Pertama dan yang menjadi permulaan, ialah perintah untuk membaca. Bacalah!
Bukalah matamu terhadap cakrawala semestal Perhatikanlah ayat-ayat qauliyah dan
kauniyah, yang kesemuanya menunjuki kita pada kesatuan Tauhid. Lihatlah seluruh

alam, bahwasanya mereka hanyalah pertanda akan keesaan Allah semata.

Membaca, membuka wawasan, menggali pengetahuan, menunjukkan kepada kita
betapa luhurnya ilmu. Peradaban yang maju, pastilah ia memiliki khazanah ilmu.
Peradaban yang hanya didorong oleh kekuatan senjata, akan hilang ketika ia kalah
di medan perang. Peradaban yang hanya ditopang oleh kekayaan, akan sirna di saat
ia nyaman berfoya-foya. Sementara sebuah peradaban yang didirikan di atas
landasan ilmu, ia akan terus lestari dan senantiasa akan digali hingga generasi anak

cucu.

Peradaban Yunani, sekalipun yang tersisa tinggal bangunan kuno, namun masih
terus lestari berkat warisan filsafatnya. Peradaban Konfusius, juga masih terus
diyakini dan dijalankan sebagai sebuah kebudayaan yang mendarah daging dengan
bangsa China. Peradaban Islam terus mewariskan khazanah keilmuan yang luar
biasa dahsyat sekaligus mengajarkan keluhuran budi dan kebaikan pekerti.
Peradaban Eropa saat ini menguasai dunia dengan kecanggihan teknologi dan

kemajuan di bidang sains.

Namun demikian, sebagai umat Nabi Muhammad yang meyakini akan firman
Allah di dalam Al Quran, pekerjaan membaca itu tidak sekadar olah pikiran,
melainkan juga pupuk iman. Membaca bagi kita tidak sekadar melihat alam
semesta, tetapi juga semakin menyadarkan diri akan Allah Yang Maha Kuasa.
Makanya, ‘Iqro’ itu tidak sekadar membaca, namun juga 7 ismi rabbika’, dengan
menyebut asma Tuhanmu. Adanya 4/ menunjukkan antara zgra dengan iswi rabbika
sebagai dua hal yang selalu berjalan beriringan dan tak terpisahkan. Artinya,

membacanya kita selalu diiringi dengan mengingat atas Allah, Rabbul ‘Izzati.

154



Jika kita sekadar melakukan ‘pembacaan’ sebagaimana orang-orang yang tidak
beriman, maka terbawalah kita pada arus pikiran ‘sekularisme’. Yakni, sebuah
paham yang memusatkan perhatian pada hal-hal keduniaan, sembari
melepaskannya dari belenggu doktrin agama akan hari kemudian. Peradaban
sekular ini memang dirasa telah memberi kemajuan di bidang sains dan teknologi,
namun ia meninggalkan kebobrokan akhlak dan budi pekerti. Manusia melakukan
segala sesuatu hanya untuk kepuasan jasadi. Dilupakannya Tuhan, dilupakannya
lingkungan, sehingga rusaklah tatanan. Firman Tuhan dipaksa tunduk oleh

kepentingan dan ambisi, sementara hidup mereka tak sesaat pun mengingat mati.

Maka, berbedalah pembacaan yang dilakukan oleh umat Nabi Muhammad Saw.
yang memiliki iman! Kita membaca seraya mengaitkan setiap bacaan dengan zikir
kepada Allah. Tiap berpikir, disambut dengan berzikir. Nalar bekerja, iman pun
merasa. Ujungnya ialah sebuah keinsafan, bahwa kita bukanlah Tuhan yang bisa
berkuasa atas segala. Kita adalah makhluk, yang diciptakan oleh Allah, Rabb yang

memelihara, mengatur, mengayomi, mendidik, dan membimbing tiap makhluk.

Terlebih, bila kita coba perhatikan makna ‘ilmu’ itu sendiri. Ilmu () itu seakar

dengan ‘@lam, seakar juga dengan ‘@lamat. Maknanya, ilmu itu ialah sebuah
penunjuk, yang mengarahkan kita pada sesuatu. ‘@/am itu sendiri dapat kita maknai
sebagai segala sesuatu selain dari Allah Swt. Maka, dengan demikian, bisa kita
pahami bahwa ilmu merupakan pengetahuan akan alam semesta, yang menunjuki

kita pada satu tujuan, yakni bertauhid kepada Allah semata.

Dengan begitu, tiap tetes ilmu yang didapat, semakin tinggi kadar iman. Tingginya
kadar iman, menambah rasa tawadhu dalam pergaulan sesama. Dengan begitu,
laksana ilmu padi yang semakin berisi semakin merunduk, maka semakin tinggi
ilmu yang didapat, semakin sering bersujud kepada Allah seraya semakin

merendahkan hati kepada sesama makhluk.

Dengan cara seperti inilah, ilmu yang kita miliki dapat benar-benar disebut sebagai

ilmu yang bermanfaat, sebagaimana doa yang sering kita panjatkan,

“Ya Rabb, tambahkanlah kepada kami, ilmu yang bermanfaat”
Itulah yang seharusnya ditangkap oleh kita sebagai umat Nabi Muhammad Saw.

155



Kedua, scusai kita diperintahkan untuk menggali ilmu, disadarkan kita pada
sebuah pernyataan yang mengandung segenap keinsafan. Allah yang telah

menciptakan manusia, dari segumpal darah (‘alaq).

Ilmu boleh menjulang, namun sadarilah bahwa semua orang berasal dari proses

yang sama. Kita berasal dari nutfah (:), saripati tanah yang kemudian melalui

proses pembuahan, pancaran mani ayahanda yang bertemu dengan sel telur

ibunda. Dari nutfah itulah kemudian terbentuk ‘@/agah (i), yang bentuk jamaknya
menjadi ‘@/aq (s\=), yakni segumpal darah beku yang menempel di dinding rahim.
Dari ‘alagah, terbentuklah mudghoh (i~2-), segumpal daging yang terus menerus

mengalami pembelahan sel-sel. Dari mudghoh, sebahagiannya menjadi %dzhoman

(Lks), tulang belulang yang nantinya dibungkus oleh /zbman (L4), daging. Teruslah

mengalami pembelahan sel di dalam rahim ibu itu hingga menjadi sesosok manusia

seutuhnya, yang mana manusia itu disebut sebagai absan al khaligiin (AH ),
sebaik-baik makhluk.

Itulah isyarat ilmiah mengenai proses pembentukan manusia di dalam Surat Al

Mu’minun ayat 12-14.

Bilamana telah diinsafi yang demikian, tidaklah akan terbersit perasaan untuk
menyombongkan diri. Toh, kita sama-sama manusia biasa. Ada salah dan lupa.
Ada kekurangan dan kelebihan. Ketika dianugerahi oleh Allah ilmu, maka kita pun
bersyukur. Dari situ, terdoronglah hati kita untuk berbagi ilmu. Ia akan menjadi

amalan kita yang tiada terputus, sekalipun nanti hayat telah terpisah daripada jasad.

Ketiga, kembali kita diperintahkan untuk kembali melakukan ‘gro’, sambil
menyanjung Allah, karena Allah itulah yang Maha Mulia. Mulakanlah segala
sesuatu itu dengan ucapan basmalah, agar selalu kita kaitkan setiap aktivitas dengan
Allah. Sebab Allah yang telah memudahkan proses kita mencari ilmu itu. Allah
yang mengajarkan manusia dengan perantaraan qalam, yakni alat tulis yang

membantu kita mencatat ilmu dan membagikannya kepada yang lain.

Terkait dengan hal ini, teringatlah kita dengan salah satu nasihat Imam Syafi’i,

31 JLAL Dogro 4B (U3 LS 5 Lo ol

156



“Umn itu ibarat binatang burnan, dan mencatat itulah pengikatnya. Maka, ikatlah binatang

burnanmu itu (ilmn) dengan ikatan yang tegub (catatan)”

Memang, betapa dirasa ilmu yang kita dapat itu begitu mudah terlupa, terlebih
ketika tidak kita catat. Kalau dicatat, kita akan dibantu oleh catatan itu, atau
setidaknya kita akan mengingat bahwa kita pernah mencatat dan kita hanya perlu
membuka kembali catatan yang telah lalu. Demikianlah besarnya manfaat golam,
pena yang digunakan untuk mencatat. Walau di zaman serba canggih, tetap saja
catatan dengan tangan sendiri akan lebih membantu kita mengingat, ketimbang

menyimpannya dalam bentuk foto atau disimpan secara elektronik.

Keempat, kita diberitahu mengenai hakikat ilmu, bahwasanya ia merupakan
titipan Allah. Allah yang mengajarkan kita, secara hakikat. Guru-guru itu menjadi
perantara yang menyampaikan ilmu. Allah yang membukakan segenap rahasia alam
semesta sehingga kita bisa mempelajarinya. Allah yang membuat kita bisa
menganalisis berbagai perilaku masyarakat. Allah yang menjadikan kita bisa paham

segala macam ilmu yang didapat.

Allah yang menjadikan kita, dari manusia yang tidak tahu menahu tentang apa pun

ketika lahir, menjadi manusia yang berilmu seiring bertambahnya umur.

Maka dari itu, ilmu yang sudah Allah beri itu mesti kita amalkan, agar manfaatnya
semakin terasa. Dalam pepatah arab disebut, ‘ilmu yang tidak diiringi dengan amal,
ibarat pohon yang tidak memiliki buah’. Ia sudah bagus, bisa menjadi tempat
berteduh, bisa menahan air, bisa mengeluarkan oksigen, tapi tidak sempurna
manfaatnya itu. Ia hanya bermanfaat bagi sekelilingnya saja. Tapi, jika pohon itu
berbuah, akan terasa rangkaian manfaatnya kepada orang banyak. Mulai dari
pemetik buah, penjual buah, distributor buah, sampai mereka yang memakan
buahnya. Begitulah perumpamaan ilmu yang diamalkan. Ia akan menjadi teladan
bagi orang banyak. Diikuti oleh orang lain dan menjadikan kebermanfaatannya

meluas ke masyarakat.

Manfaat lain dari ilmu yang diamalkan ialah akan Allah tambah ilmu itu kepada
kita, dari hal-hal yang sebelumnya tidak kita ketahui. Sebagaimana dalam sebuah

riwayat disebut,

e ST G ple 0 g e G ot 00

157



“barangsiapa yang mengerjakan il yang diketabuinya, maka Allah akan mewariskan

kepadanya il yang belum ia ketahui”

Demikianlah kiranya empat makna yang bisa kita dapatkan dari lima ayat yang
menjadi wahyu pertama yang Allah turunkan.

Manusia yang melampaui batas

Di ayat 6 dan 7, Allah menggambarkan sikap manusia yang melampaui batas. Hal
itu bisa terjadi sebagai akibat merasa diri serba cukup. Karena merasa tidak pernah
berkekurangan, sehingga membawa manusia pada kufur nikmat. Tidak diakui
nikmat yang dia rasakan itu berasal dari Allah. Tidak disyukuri pada tiap nikmat
yang ia dapat. Sebab khusus dari ayat itu, menurut sebagian mufasir, ialah pada
Abu Jahal. Ia merupakan seorang yang kaya raya, namun selalu menghalangi tiap
langkah dakwah Nabi. Artinya, nikmat yang didapat tidak diperuntukkan
sebagaimana mestinya, justru untuk mencoba-coba menghalangi sinaran cahaya

Islam.

Namun, meski sebab khusus dari ayat ini berkait dengan Abu Jahal, dapatlah kita
tarik maknanya ke makna yang lebih umum. Hal ini sesuai dengan salah satu kaidah

dalam ilmu tafsir, yakni (o) josez ¥ lad) 2530 50a))), “ibroh/pelajaran diambil dari

lafazh secara umum, bukan dari sebab turun secara khusus”. Bahwa siapa pun yang
berupaya menghalangi jalan dakwah Islam, termasuk pada bagian kufur nikmat.
Sebab, apa pun yang kita punya pada hakikatnya ialah pemberian dari Allah. Semua
itu seharusnya semakin membuat kita mendekat kepada Allah. Tetapi, yang terjadi
justru ada orang-orang yang menggunakan nikmat itu untuk menghalangi dakwah

dan penyebaran Islam.

Di ayat 9, disebutlah bahwa hanya kepada Allah-lah, tempat untuk kembali. Nanti,
kepada Allah kita dimintai pertanggungjawaban atas apa yang telah Dia titipkan.

Bila kita lihat antara ayat 1-5 yang berbicara mengenai ilmu, dan ayat 6-8 yang

berbicara mengenai harta, teringatlah kita pada sebuah riwayat,

B I 5 Gl SIB 0liks ¥ ol

158



“Dua orang yang rakus yang tidak akan pernah merasakan kenyang: para pemburu ilnn dan

para penburu dunia”.

Orang yang memburu ilmu, kecenderungannya ia akan semakin mulia. Sementara
para pemburu dunia, kecenderungannya akan semakin loba dan membuat

nelangsa.

Di ayat-ayat berikutnya, Allah menjelaskan mengenai kisah Abu Jahal, yang
mencoba menghalangi Rasulullah ketika hendak shalat menghadap Kakbah.
Dikisahkan, Abu Jahal (yang pada dasarnya masih punya hubungan kerabat dengan
Nabi), mencoba untuk menghalangi Nabi ketika hendak melakukan shalat. Ia
melarang Nabi untuk shalat di depan kakbah. Maka, Allah turunkan ayat ini.

Kemudian, Allah mengajak kita berpikir, apa yang ada di dalam benak kita
mengenai perilaku seseorang yang mencoba menghalang-halangi orang yang
hendak shalat, sampai mengancam akan mematahkan tengkuknya, padahal orang
yang mengancam itu adalah orang yang sesat dan orang yang diancam itu adalah
orang yang mendapat petunjuk? Tentulah itu tindakan yang bodoh! Sebab, ia yang
mengancam itu hanya memperturutkan nafsu, iri, dengki. Sementara baginda Nabi
yang mendapat ancaman, adalah orang yang lurus, berbudi baik, dan berakidah

Tauhid. Tentulah tindakan itu akan sia-sia.

Maka, datanglah ancaman dari Allah kepada orang-orang semacam itu. Akan Allah
tarik ubun-ubunnya ke dalam neraka. Sebab ubun-ubun di kepala itulah pangkal
kehidupan. Apabila ia ditarik, terasalah kesakitan di sekujur tubuh. Biarkan saja ia
mencoba memanggil teman-teman di dunia untuk menolong. Tetapi, jangankan
untuk menolongnya, menyelamatkan diri sendiri saja di akhirat nanti, mereka tidak
mampu. Apalah gunanya kawan dalam kemaksiatan? Sementara di akhirat nanti,

masing-masing memikul balasan?

Mereka yang berupaya memanggil kawannya untuk menolongnya itu pun tidak
akan berguna. Sebab, di neraka sudah ada Malaikat Zabaniyah yang
menghalanginya. Siksaannya tidak kenal ampun. Apalagi kepada para pendusta,
pembangkang, dan penghalang cahaya Islam. Maka dari itu, janganlah kita yang
masih di dunia ini, mengikuti jejak langkah Abu Jahal bila tidak mau senasib
sepenanggungan dengannya di akhirat kelak.

159



Sementara, orang yang dia ancam itu semakin mulia di sisi Tuhannya. Ia semakin
tinggi derajatnya. Semakin banyak pengikutnya. Semakin luas cakupan dakwahnya.

Semakin juga disanjung dan diteladani oleh manusia-lainnya.
Hikmah kehidupan

Surat Al ‘Alaq ini mengandung berbagai hikmah yang bisa kita ambil untuk hidup
kita.

Pertama, wahyu pertama untuk Nabi Muhammad ialah perintah untuk membaca.
Perintah untuk menggali ilmu. Mencari ilmu bukanlah sesuatu yang mustahil.
Dengan ilmu itu pula manusia menjadi mulia dan peradaban menjadi maju. Nabi
Muhammad dahulu disebut sebagai ummi, tidak pandai baca tulis. Namun dengan
ilmu yang Allah beri, beliau menjadi manusia paling mulia di muka bumi. Umatnya

menjadi umat yang terpilih dibandingkan umat-umat yang lain.

Al Quran sendiri merupakan kitab yang penuh dengan ilmu. Melalui Al Quran,
terbuka khazanah ilmu-ilmu lain. Ada ilmu tafsir, ilmu balaghah, ilmu ma’ani, dan
ilmu lainnya yang digunakan oleh umat Islam untuk membuka khazanah ilmu dari
dalam Al Quran. Di dalam Al Quran sendiri juga terdapat berbagai isyarat ilmiyah

empiris yang menuntun kita untuk menjelajahi semesta.

Meski demikian, sebagai manusia yang beriman, ilmu itu tidaklah berdiri sendirian.
Ia membutuhkan iman, juga amal. Dengan iman, ilmu menjadi terarah. Dengan
amal, ilmu menjadi maslahat. Ilmu itu pun harus senantiasa menunjuki kita kepada
Allah Swt. hanya dengan cara seperti itulah, ilmu yang kita miliki baru dapat disebut

ilmu yang bermanfaat.

Kedua, terdapat hikmah dari ke-#»miy-an Nabi Muhammad Saw. Bahwa, dengan
kondisi beliau yang sebelumnya tidak pandai membaca, menulis, apalagi bersyair,
lalu turun Al Quran dengan gaya bahasa yang amat tinggi, gugurlah argumentasi
orang yang berkata “Al Quran itu buatan Nabi Muhammad”. Tuduhan ini sudah
sering kita dengar, baik di zaman Nabi, hingga tudingan Orientalis dari Barat yang
mencoba melihat Al Quran sebagai sebuah produk budaya, bukan kitab suci.

Ada yang menuduh, bahwa Nabi Muhammad bisa membuat Al Quran setelah dia
mempelajari Taurat dan Injil, lalu dibuat-buatlah Al Quran untuk kepentingan
politis menghapus agama yang lalu. Tuduhan itu, selain amat tendesius menyerang

kemurnian Al Quran dan kehormatan Nabi, juga sangat tidak berlandaskan dengan

160



fakta sejarah. Bagaimana bisa, orang yang sebelumnya tidak pandai membaca,
menulis, bersyair, tiba-tiba menulis Al Quran yang kandungan dari sisi
kebahasaannya saja, tidak mampu ditandingi oleh penyair-penyair Arab sekalipun.
Padahal, pada masa itu, di tanah Arab terdapat banyak penyair. Tuduhan ini, pada

akhirnya, secara logika saja sudah terbantahkan.

Ketiga, ada orang yang lebih memilih mengejar harta dibandingkan ilmu.
Akibatnya, ia menjadi terlena dengan hartanya dan menjauhkannya dari petunjuk
Allah Ta’ala. Memang, tidak sepenuhnya salah jika kita mencari harta, karena itu
pun bagian dari fitrah manusia. Tetapi, tidak selayaknya pencarian kita pada harta
itu membuat kita terlena dan terlupa dari Allah. Apalagi, harta yang kita punya itu
justru digunakan untuk menghalang-halangi agama Allah. Itu merupakan sebuah

tindakan kekufuran, dan kufur itu diancam dengan azab yang pedih.

Dalam sebuah riwayat, sahabat Ali bin Abi Thalib pernah berkata,
Sl e 382 I 1sts 2. Ju o &3 ezl O g s

2 %59 0 % [P »‘3/:};/°E RN - AP
233850 sl 3 2adly B3k R LD B s Jsd) Ois

Limn lebih baik daripada harta. Ilmn akan menjaga dirimn, sementara dirimu yang harus
menjaga harta. Ilmn itu menjadi hakin, sementara barta adalah yang dibakimi atasmn. Akan
mati seorang penyimpan harta, sementara akan abadi para penyimpan ilnn. Sekalipun mereka

telah tiada, nama mereka akan tetap terjaga di dalam bati.

Keempat, menjadi sebuah renungan bagi kita, khususnya yang tergerak dalam
dakwah, bahwa tantangan di medan dakwah itu pasti ada. Jangankan kita yang
manusia biasa, Nabi Muhammad saja, dihalang-halangi oleh kaum musyrik di
Mekkah, padahal sebagian dari mereka masih punya hubungan kerabat. Tentu,
yang semacam ini akan menggoyahkan siapa pun, bahkan Nabi sekalipun dalam
kadar kemanusiaannya merasa bersedih. Namun, Allah memberikan kabar
gembira, bahwa usaha mereka itu sia-sia. Perjuangan yang konsisten dalam
berdakwah itulah yang akan bernilai. Pada akhirnya, menjadi pilihan bagi kita, jejak
siapakah yang hendak dituruti. Jejak Nabi Muhammad, ataukah jejak Abu Jahal.

Kelima, janganlah kita ikuti jejak Abu Jahal, yang bersusah payah menghalangi
cahaya Islam. Ketahuilah, bahwa cahaya Islam itu tidak akan pernah hilang,

sekalipun dihalang-halangi oleh seluruh manusia. Malahan, semakin ia berupaya

161



diredupkan, akan semakin Allah bukakan jalan untuk semakin terang benderang.
Tindakan memusuhi Islam, menghalangi dakwah, dan mencerca Nabi hanyalah
sebuah kebodohan. Apalah lagi bila ia paham ilmu hakikat, akan ada pembalasan

di akhirat. Malaikat zabaniyah akan menunggu mereka yang berbuat demikian.

Demikianlah kiranya tadabbur kita akan surat Al ‘Alaq. Semoga Allah jadikan kita

manusia yang berilmu dan terhindar dari segala kebodohan. Aamiin.

162



Tadabbur Surat At Tiin

~~
>
N
BN
B
\
\
\-D
—t
\’%\
\
™
£
—
L
% ‘: 'k
~
<
es
C‘h
S
\
S
o ¢
p —
kg:
o
%
w\

Demi (buab) tin dan (buabh) aitun

Dan demi Bufkit Sinai

Dan demi negeri (Mekkah) yang aman ini

Sunggub, Kami telah menciptakan manusia dalam bentuk yang sebaik-baiknya
Kemudian Kami kembalikan dia ke tempat yang serendah-rendabnya

SN

Kecuali orang-orang yang beriman dan mengerjakan kebajikan, maka mereka akan
mendapat pahala yang tidak ada putus-putusnya :
7. Maka apa yang menyebabkan (mereka) mendustakanmn (tentang) hari pembalasan |

setelah (adanya keterangan) itu? |
| 8. Bukankah Allah hakim yang paling adil? i

Tiga Sumpah Allah

Surat ini dimulai dengan tiga sumpah dari Allah. Pertama, sumpah demi buah tin
dan buah zaitun, yakni dua buah yang memiliki khasiat yang sangat bagus bagi
manusia. Dua buah ini juga disebut sebagai buah yang diberkahi. Selain memahami
dengan arti secara eksplisit, sebagian ahli tafsir ada juga yang memahaminya
sebagai arti majazi. Ibnu Abbas menyebut At Tiin sebagai masjid Nabi Nuh di
bukit Judi, dan Az Zaituun sebagai masjid baitul maqdis. Ad Dahak menyebut At
Tin sebagai Masjid al Haram, dan Az Zaituun sebagai Masjid al Agsa. Sementara
itu, Imam Al Qurthubi menafsirkan At Tin sebagai Damsyiq (Damaskus, Suriah)
dan Az Zaitun sebagai Baitul Maqdis.

163



Kedua, ialah sumpah demi Tuuri siniin, atau, bukit yang diberkahi. Di dalam Tafsir
Jalalain, dijelaskan yang dimaksud ialah bukit Sinai, yakni bukit yang di atasnya
Allah berbicara secara langsung dengan Nabi Musa As.

Ketiga, ialah sumpah demi negeri yang aman. Yakni, negeri Mekkah, negeri yang
di dalamnya dilahirkan Nabi Muhammad Saw.

Ketiga sumpah ini, memiliki kesinambungan, sebagaimana yang disebut oleh
Imam Al Qurthubi di dalam tafsirnya. Yakni, Allah menyebut At Tiin, merujuk
pada bukit di Damaskus, karena di tempat itulah akan turun Nabi Isa. Allah juga
menyebut Az Zaituun, yang merujuk pada Baitul Maqdis, yang di tempat itu
terdapat banyak nabi yang diutus, termasuk Nabi Isa dan Nabi Musa. Terakhir,
Allah menyebut Mekkah, yang mana menjadi tempat bagi Nabi Ibrahim dan Nabi

Muhammad Saw.

Bila kita telaah, para nabi yang Allah rujuk tempatnya di dalam surat ini ialah nabi-
nabi yang terpilih. Kita sering menyebut mereka sebagai ‘Ulul Azmi’.

Penting untuk diperhatikan manusia

Seusai Allah bersumpah di tiga ayat pertama, Allah mengingatkan mengenai diri
manusia. Mula-mula, manusia itu diciptakan dalam kondisi yang terbaik. Menjadi
makhluk Allah yang terpilih dari makhluk-makhluk lain untuk menerima amanah
sebagai khalifah di muka bumi. Untuk itu, manusia dibentuk dengan sebaik-baik

bentuk. Baik secara jasmani, ruhani, maupun akal pikiran.

Tubuh manusia dibentuk sedemikian rupa dan proporsional, sehingga bisa
digunakan untuk berakitivitas. Manusia bisa berjalan dan berlari dengan kaki, tetapi
kaki itu tidak menjadi begitu dominan sehingga menyerupai sebagian jenis kera
yang kakinya amat panjang. Manusia bisa memegang dan beraktivitas dengan
tangan, tetapi tangannya pun tidak terlalu panjang sehingga mendominasi badan.
Manusia diberi mata, namun matanya tidak sebegitu besar ukurannya dibanding
kepala secara keseluruhan, sehingga tidak menyerupai serangga, yang matanya
amat besar dibanding ukuran kepalanya. Tubuh manusia berbentuk sempurna dan

sesuai porsinya.

Selain secara fisik, manusia pun memiliki dimensi rohani. Manusia memiliki
perasaan, sehingga dengan perasaan itu, ia bisa mengukur tingkah dan perilakunya.

Manusia memiliki relung-relung yang berdimensi ilahiyah, sehingga membutuhkan

164



agama untuk mengisinya. Manusia pun memiliki akal, sehingga bisa berpikir,
memanfaatkan segala daya yang dimiliki, dan berinovasi dalam menghadapi

keterbatasan.

Dimensi fisik manusia tentu berbeda dengan hewan. Memang, sebagian hewan ada
yang lebih pandai dari manusia dalam urusan berenang, seperti ikan, tetapi mereka
tidak bisa berjalan di daratan. Hewan seperti cheetah memiliki kemampuan berlari
yang sangat cepat melebihi kemampuan manusia, tetapi dia tidak memiliki akal
sehingga tidak mampu menciptakan mesin yang bisa membuat sesuatu bergerak
lebih cepat. Dimensi ruhani pun menjadi pembeda antara manusia dengan

binatang.

Sebab binatang tidak punya akal maupun hati nurani, mereka tidak akan terbebani
jika mengawini anak sendiri. Binatang pun tidak punya rasa malu ke mana-mana
tidak pakai baju. Binatang juga bebas untuk memakan apa pun, asalkan lambung
masih cukup. Tetapi manusia berbeda, kita memiliki akal dan nurani, sehingga
hidup kita dituntun oleh adab dan akhlak. Kalau manusia justru tidak malu
menanggalkan pakaian, mengawini anak sendiri, atau makan tanpa peduli halal-
haram, maka dia telah menurunkan sendiri derajat kemanusiaannya menjadi sejajah
dengan hewan. Bahkan, dia lebih buruk, karena dia melakukan itu dengan

kesadaran akal, sesuatu yang tidak dimiliki oleh hewan.

Pada intinya, manusia memiliki sedemikian banyak modal yang sempurna, baik
secara fisik maupun non fisik. Itulah mengapa, manusia itu disebut sebaik-baik
makhluk.

Namun, sekalipun manusia itu sebaik-baik makhluk, tetap saja ada manusia yang
salah dalam menggunakan kesempurnaan dirinya, sehingga menjadikannya
dikembalikan kepada asfala saafiliin, seburuk-buruk tempat kembali. Yakni, neraka.
Sebab, mereka tidak menyadari berbagai fasilitas yang sudah Allah beri itu.
Akibatnya, mereka hanya memperturutkan hawa nafsu belaka, seraya

meninggalkan akal sehat dan hati nurani.

Bukankah kita pernah mendengar, pendapat seorang ahli yang menyebut perilaku
manusia didorong oleh nafsu berahi belaka, sebab banyak sekali keonaran yang

dilakukan manusia?

165



Manusia yang tidak menggunakan akal sehat dan hati nuraninya, serta tidak
memupuk dirinya dengan iman, akan cenderung mengikuti bisikan setan yang
menjadikannya berlaku layaknya binatang, atau bahkan lebih parah lagi. Kita
pernah mendengar di berita, ada seorang ibu yang tega membunuh anak
kandungnya sendiri. Kita juga pernah dengar, ada orang yang tega mencuri rumah
sembari membunuh si pemilik rumah. Kita pun pernah mendapat kabar, bahwa
ada orang yang tega melakukan genosida demi tujuan kekuasaan belaka. Bukankah

perilaku-perilaku itu jauh lebih bejat dari hewan?

Meskipun demikian, manusia tentu bisa menghindari perbuatan buruk itu. Yakni
dengan iman dan beramal saleh. Iman itu bukan sekadar percaya lalu pakai baju
koko ke mana-mana. Tapi iman memiliki makna yang lebih dalam lagi. Iman itu
sebuah keyakinan dalam hati yang sedemikian kokoh, sehingga lidah tidak ragu lagi
dalam berbicara, dan tubuh tidak salah lagi berjalan menentukan arah. Iman itu
terintegrasi dalam berbagai sendi-sendi kehidupan, sehingga terlihat wujudnya
dalam budi pekerti, akhlak yang terpuji, dan akal yang digunakan untuk mengingat
Tlahi.

Sebab itulah, iman digandeng dengan amal saleh, berbuat kebajikan. Amal saleh
itulah buah dari pohon keimanan. Maka, akan kita temukan berbagai hadits dari
baginda Nabi, bahwa tidak disebut beriman jika dia belum berkata baik, berbuat
baik pada tetangga, kepada istri, dan sebagainya.

Maka, selamatlah mereka yang beriman dan beramal saleh, dari kembali kepada

neraka itu tadi dan mendapat ganjaran berupa kembali ke surga.

Dari berbagai penjelasan itu tadi, maka Allah pun menyatakan, bahwa apakah bisa
kita mendustakan akan hari akhirat? Padahal kita telah diciptakan oleh Allah. Dari
anak-anak, remaja, dewasa, kemudian tua. Semua penciptaan itu amat mudah bagi
Allah, padahal sebelumnya kita tidak ada menjadi ada. Akan jauh lebih mudah nanti

untuk membangkitkan, sebab kita pernah ada di dunia ini.

Bagaimana pula bisa kita mendustakan akan hari akhirat, padahal di akhirat nanti
akan ada laporan pertanggungjawaban. Pada hari itulah kita akan dihakimi oleh
Allah yang Maha Adil. Tidak bisa kita berkelit apalagi bersilat lidah membantah,
sementara Allah Maha Mengetahui semua yang kita kerjakan. Para malaikat pun
mencatat tiap detik dari kehidupan kita. Tidak luput satu senti pun kita berpindah,

melainkan dicatat. Tidak bisa juga kita menyogok untuk mengurangi vonis,

166



sementara Allah Maha Kaya dan tidak butuh sogokan kita. Semua ketidakadilan di
dunia ini, bahkan yang dilakukan oleh lembaga pengadilan, akan diadili seadil-
adilnya dalam pengadilan Ilahi.

Hikmah kehidupan

Setelah kita membaca surat At Tin ini, merenungi maknanya, maka didapatilah
beberapa hikmah.

Pertama, Allah bersumpah dengan berbagai ciptaan-Nya, menunjukkan ada
sesuatu yang luar biasa di balik itu semua. Allah bersumpah dengan buah tin dan
buah zaitun, seharusnya menjadi pendorong bagi kita, khususnya yang menggeluti
dunia tumbuhan untuk meneliti kandungan kedua buah itu. Bila kita condong
kepada arti majazi, berbagai tempat yang dirujuk pun seharusnya mendorong kita,
khususnya yang menggeluti ilmu geografi, untuk melihat dengan seksama rahasia

di balik tempat-tempat itu.

Kedua, Allah telah menyebutkan bahwa manusia itu adalah makhluk yang terbaik.
Maka, kita mesti mendayagunakan seluruh modal yang telah Allah beri ini dengan
sebaik-baiknya. Tapi, penggunaan potensi itu tetap harus sesuai dengan petunjuk.
Kita pun sudah diingatkan bahaya jika seluruh potensi itu tidak digunakan
sebagaimana mestinya. Kita akan kembali ke tempat yang buruk, neraka. Maka,
arahkan potensi di dalam diri kita ini dengan iman dan amal shaleh, sehingga kita
terhindar dari kembali ke neraka. Artinya, bila kita menahkodai modal jasmani,
rohani, akal, dan nurani yang ada dengan iman dan amal saleh, insyaa Allah,

surgalah yang menjadi tempat kita kembali.

Ketiga, kita pun mesti mengingat hari akhirat. Akan ada pertanggungjawaban di
hari itu. Kita pun tidak bisa menyiapkan berbagai alasan dan bidasan. Semua
dakwaan akan sesuai dengan fakta yang terjadi. Allah akan menghakimi kita dengan
seadil-adilnya. Allah juga akan berlaku adil. Bagi yang berat timbangan baiknya,
diberikan oleh-Nya surga. Sementara, bagi yang berat timbangan buruknya, akan
diberikan oleh-Nya neraka. Panduan agar kita mendapat surga dan tidak kembali

ke neraka sudah disebut. Yakni, beriman dan beramal saleh.

Semoga Allah menjadikan kita sebagai manusia yang bisa mendayagunakan seluruh
potensi di dalam diri kita dan memandunya dengan iman dan amal saleh, sehingga

kita dapat kembali ke tempat yang terbaik, yakni surga. Aamiin.

167






Tadabbur Surat As Syarh

.._.,\

G (v) B3 (s
|(v) Slail 53 1506 (1) r“,;;zs\ ”u\( )W,:;Js S )_&;g

|
| (A) <556 &5 !

‘(V) Nig Sz Galos (V) Hio (“

Bukankah Kami telah melapangkan dadamn (Mubammad)? |
Dan Kami pun telah menurunkan bebanmu darimu, |
Yang memberatkan punggungmu, |
Dan Kami tinggikan sebutan (nama)mn baginn |
Maka sesunggubnya bersama kesulitan ada kemudaban

Sesunggubnya bersama kesulitan ada kemudaban

NS R N~

Maka apabila engkan telah selesai (dari sesuatu urusan), tetaplah bekerja keras (untuk
| urusan yang lain)
i 8. Dan hanya kepada Tubanmulah engkan berharap

e e« e & o ¢ = e st st st t s n st s n s s s e O d

Setiap dari kita, pasti melewati fase kehidupan yang terasa penuh dengan beban.
Masa-masa sulit, silih berganti dengan masa-masa lapang. Begitu pula Nabi
Muhammad Saw., beliau pun melalui masa-masa ketika dakwah itu sedemikian
sulitnya. Ditentang oleh masyarakat di sekelilingnya, bahkan oleh orang-orang
yang masih punya hubungan kekerabatan dengan beliau. Surat ini menjadi kabar
gembira bagi Nabi Muhammad Saw., pun secara umum juga kepada kita selaku

umatnya.

Ayat pertama, yang berupa kalimat pertanyaan retoris, “bukankah Kami telah
melapangkan dadamu?r”, yang menurut para ulama bermakna ketetapan.
Maksudnya, kalimat itu berupa penegasan bahwa Nabi Muhammad telah
dilapangkan dadanya oleh Allah. Kelapangan dada ini, menurut Syaikh al Utsaimin,

169



terdapat dua hal. Pertama, kelapangan untuk menerima syariat Islam. Kedua,
kelapangan untuk menerima berbagai hambatan dan musibah di dalam kehidupan.
Dengan demikian, diri Nabi Muhammad telah Allah siapkan untuk menerima
amanah kenabian sekaligus kelapangan untuk menerima berbagai cobaan yang

datang dengan kesabaran.

Allah pun menjelaskan bahwa Nabi Muhammad Saw. telah diturunkan berbagai
beban yang memberatkan beliau. Sebagian ulama ada yang berpendapat, bahwa
yang dimaksud beban itu ialah dosa-dosa di masa lampau, dalam batasan, dosa
yang beliau lakukan ialah yang bersifat manusiawi, bukan sifat tercela seperti
berdusta dan berkhianat, karena beliau tidak pernah melakukan yang demikian.
Sebagian ulama yang lain ada yang berpendapat, bahwa yang dimaksud beban itu
ialah amanah berupa kenabian. Sebab, amanah itu sedemikian besarnya sehingga
jika tidak Allah jadikan ia ringan, pastilah tidak ada seorang pun yang mampu

memikulnya.

Selain kemudahan, Allah juga memberikan kepada Nabi Muhammad kemuliaan,
berupa ditinggikan nama beliau. Nama beliau disandingkan dalam kalimat
syahadat, yakni setelah persaksian bahwa tiada Ilah yang berhak disembah
melainkan hanya Allah, dilanjut dengan persaksian bahwa Nabi Muhammad ialah
rasulullah. Tidak sempurna keimanan seseorang jika hanya mengakui Allah sebagai
Tuhan tetapi tidak mau mengakui Nabi Muhammad sebagai seorang rasul. Nama
beliau pun ditinggikan dengan shalawat, yang bahkan Allah sendiri dan para
malaikat pun ikut turut bershalawat kepada beliau. Nama beliau juga ditinggikan,

yakni dengan terus menerus disebut, disanjung, dan diteladani sepanjang zaman.
Satu kesulitan, dua kemudahan

Ayat kelima dan keenam dari surat ini, memiliki makna yang cukup mendalam.
Makna ini saya dapatkan ketika mengaiji tafsir, terutama ketika menelisik dari sisi

kebahasaan.
Dari mana bisa kita simpulkan, “satu kesulitan, dua kemudahan™?

Mari kita perhatikan ayat kelima dan keenam,

(V) 524 4l @ 9 (o) 5 2all o

>

C=

p
Lo
£

170



‘kesulitan’ di dalam kedua ayat tersebut disebut dengan (,-)), sementara
kemudahan dituliskan dengan (). Terdapat perbedaan, bahwa ketika dituliskan
‘kesulitan’, kita akan temukan adanya alif-lam di depannya, sementara ketika
dituliskan ‘kemudahan’, tidak kita temukan alif-lam.

Sedikit berbicara mengenai ilmu kebahasaan, bahwa (~)) yang terulang di dalam
surat ini menunjukkan ia merupakan zsiz ma’rifat, yang ditandai dengan keberadaan
alif-lam. Sementara, untuk kata () dituliskan tanpa alif-lam, sehingga dia
merupakan Zszz nakirah.

Dalam buku ‘Kaidah-Kaidah Tafsit’, Prof. Salman Harun menuliskan kaidah

mengenai pengulangan di dalam Al Quran. Dalam kaidah nomor 184 itu disebut,
Bl ML ol e s &G 1) 5,5

“Bila terulang, #sim nakirah menunjukkan berbilang, sedangkan s makrifab

sebaliknya (merujuk pada satu hal yang sama)”

Maksudnya, apabila isim nakirah itu berulang, maka ia merujuk pada hal yang
berbeda. Di dalam ayat tersebut, isim nakirahnya adalah (). Maknanya,
kemudahan yang disebut itu menunjukkan adanya dua kemudahan yang berbeda.
Sementara, apabila isim makrifah berulang, maka ia merujuk pada hal yang sama.
Di dalam ayat tersebut, isim makrifatnya adalah (1). Maknanya, kesulitan yang
disebutkan di dalam ayat itu menunjukkan pada objek kesulitan yang sama.

Dari sinilah, dapat kita simpulkan, bahwa ketika ada satu kesulitan yang Allah
berikan kepada kita, solusi kemudahannya tidak hanya satu, tetapi setidaknya ada

dua. Kemudahan itu selalu lebih banyak daripada kesulitannya. Dan kita harus

meyakini itu agar tidak terjerembab dalam keputusasaan.
Muslim Produktif

Bila ayat 5 dan 6 telah dijelaskan janji Allah mengenai kemudahan yang akan hadir,
maka berikutnya ialah dorongan kepada kita untuk menjadi seorang muslim yang

produktif.

“Maka apabila engkau telah selesai pada suatu urusan, bersegeralah untuk menuju

urusan berikutnya”

171



Ayat ini mengisyaratkan, bahwa sebagai seorang muslim sebaiknya kita bisa
menjadi seseorang yang dapat mengatur waktu dengan baik. Jangan sampai, ada
waktu yang diisi dengan kegiatan yang minim manfaat, apalagi dengan maksiat.

Isilah waktu dengan baik. Jadwalkan dengan baik tiap kegiatan.

Maka, apabila telah tuntas yang demikian itu, hanya kepada Allah kita berharap.
Ikhtiar sudah dijalankan, maka tinggallah tawakkal. Bertawakkal itu baru akan
sempurna hanya jika sudah mengerahkan segala daya. Semua sudah dijalankan,
tinggallah keputusan Allah kita terima. Sebab, tugas kita bukanlah menentukan

takdir, tapi menggenapkan usaha.
Hikmah Kehidupan

Surat Asy Syarh ini memberikan beberapa kesan kepada kita yang dapat kita

jadikan panduan dalam hidup keseharian.

Pertama, Allah telah memberi kita kelapangan hati untuk menerima Islam dan
iman. Itulah nikmat terbesar dalam hidup, yakni berada dalam kondisi keimanan
dan beragama Islam. Nabi Muhammad pun pada awalnya merasa berat dengan
amanah ini. Tapi, lagi-lagi, Allah pasti akan membantu dan memberikan
kemudahan dalam menghadapi segala rintangan, selama kita pun yakin akan
pertolongan dari-Nya. Maka, marilah kita syukuri nikmat keislaman dan keimanan.
Kita jaga, rawat, dan terus dipupuk dengan ilmu dan amal shaleh. Insyaa Allah,
dengan begitu, kita akan ditinggikan derajatnya oleh Allah, dan dimasukkan ke
dalam golongan hamba-Nya yang pandai bersyukur.

Kedua, yang namanya hidup, pasti akan melewati episode senang, sedih, suka,
duka, tawa, tangis, dan sebagainya. Semua berjalan sebagai bumbu kehidupan.
Maka, akan menjadi wajar jika dalam perjalanan itu, sebagai manusia biasa, kita
merasakan kesulitan dan dada terasa sesak seakan ada batu besar menghimpit.
Sebagai seorang muslim, pada masa-masa seperti itu, patutlah kita kembali kepada
Allah. Hanya Allah yang mampu memudahkan urusan, dan memudahkan kita

menerima takdir.

Banyak di masa sekarang ini, penyakit stres di masyarakat. Penyebabnya, persoalan
kehidupan dijawab dengan sesuatu yang menjauhkan dari Allah. Sedang pusing,
lari ke diskotek. Sedang susah, menghibur diri dengan narkoba. Inilah yang

membuat masalah bukannya selesai, malah bertambah.

172



Padahal, bila kita telah yakin akan janji Allah, bahwa satu kesulitan itu akan
diberikan setidaknya dua jalan kemudahan, maka sikap kita akan mencari jalan
menuju kemudahan itu. Sebab kemudahan itu hanya akan datang dari Allah, maka

caranya tidak lain hanyalah mendekatkan diri kepada Allah.

Hal inilah yang pernah penulis rasakan ketika sedang muncul masalah. Seorang
guru pernah menasihati untuk membaca surat ini, ketika masalah itu datang.
Dahulu mungkin tidak begitu paham dan hanya berharap keberkahan dari ayatnya.
Akan tetapi, begitu semakin sering dibaca ayatnya dan dipahami maknanya, lama-
lama semakin menguatkan, bahwa pertolongan Allah pasti datang. Cepat atau
lambat, dan dari tempat yang tidak terduga sebelumnya. Tinggallah bagi kita

menentukan sikap, apakah akan menerima takdir atau justru melawan takdir itu?

Ketiga, menjadi seorang muslim haruslah memiliki dorongan untuk menjadi
pribadi yang bermanfaat. Untuk diri sendiri, kita mampu menjaga martabat.
Kepada sesama, kita menjadi penebar manfaat. Kuncinya, menurut surat ini, ialah
menjaga waktu dengan mengalokasikannya dengan sebaik-baiknya. Peketjaan yang
rumit tidak akan selesai jika hanya dilihat dan dipikirkan. Harus ada kerja nyata
untuk menyelesaikan. Buatlah runutan kerja yang baik. Mulai dari pangkal sampai
ke ujung, dilakukan dengan tertib. Jangan menjadi ‘kutu loncat’, yang satu
pekerjaan belum usai, malah mencari kerjaan yang lain. Akibatnya, peketjaan yang

lama tidak selesai, pekerjaan baru menjadi beban yang baru.

Keempat, marilah kita menjadi seorang muslim yang menggantungkan segala
sesuatu hanya kepada Allah. Ikhtiar harus kita lakukan semaksimal mungkin.
Tetapi, hasil akhir tidak selalu sama dengan ikhtiar kita. Takdir Allah pastilah yang
terbaik. Sekalipun, di awal terasa pahit. Di sinilah urgensi bagi kita untuk
bertawakkal. Menyerahkan urusan kepada Allah, setelah usaha dan doa sudah
dilakukan dengan maksimal. Dengan tawakkal, hati akan menjadi mudah untuk
menerima segala ketetapan. Semuanya mesti dilandasi dengan keyakinan, bahwa
apa pun yang terjadi pasti sudah ada dalam rencana Allah. Semua rencana Allah
pastilah baik. Tinggallah kita mencari hikmah yang tak jarang tersembunyi itu, agar
mengerti maksud dari takdir Allah yang kita terima.

173



Tadabbur Surat Ad Duha

E&:éﬂ%wa}b (7) Gl U 85 ELe35 G (¥) (i 1) Jﬂ%(\)é@‘b‘i
Vi s (1) G36 g 334 01 (o) 108 8 Md;%(z)gﬁ;

- _ -

S5 Y6 T g (a) ek N6 LT BB (1) 206 Yt A5 (v) L5~’-€-°
(1Y) Sdsd Ay aey /T/(\~)!
|

Demi waktu duba (ketika matabari naik sepenggalal) |
Dan demi malam apabila telah sunyi I
Tubhanmu tidak meninggalkan engkan (Mubammad) dan tidak (pula) membencinu |
Dan sunggub, yang kemudian itu lebih baik baginmu daripada yang permulaan, |

DAL

Dan sunggub, kelak Tubanmu pasti memberikan karunia-Nya kepadammn, sehingga | |
I engkan menjadi puas I

| 6. Bukankah Dia mendapatimu sebagai seorang yatim, laln Dia melindungi(nmn), I

N

Dan Dia mendapatimn sebagai seorang yang bingung, laln Dia memberikan petunjuk

i 8. Dan Dia mendapatimn sebagai seorang yang kekurangan, lalu Dia memberikan :
kecukupan,

9. Matka terbadap anak yatim janganlab engkan berlakn sewenang wenang

10. Dan terbadap orang yang meminta-minta, janganlah engkan menghardik(nya)

! 11. Dan terbadap nikmat Tubanmu, hendaklah engkan nyatakan (dengan bersyuknr) |

Pada suatu masa, wahyu tidak turun selama berhari-hari. Sebagian pendapat
menyebut masa itu selama 12 hari. Ada pula yang berkata 15, 25, atau bahkan 40
hari. Berapa pun lamanya, yang jelas, sedihlah hati Nabi Muhammad Saw. di waktu
itu. Apalagi, orang-orang kafir Quraisy mengolok-olok beliau. Disangka mereka

174



bahwa Muhammad telah dibenci Tuhannya, sehingga tidak lagi diberi wahyu
sebagai bimbingan. Dalam keadaan yang sedih itu, kemudian Allah menurunkan
surat ini, yang tak lain memberikan kabar gembira kepada beliau, bahwa Allah akan

selalu menolongnya dan memberikan kebaikan dalam hidupnya.

Terputusnya wahyu untuk sementara waktu ini, sebenarnya juga menunjukkan
bahwa mustahil Al Quran ini buatan Nabi Muhammad sendiri. Sebab, bila
memang benar itu buatan beliau, untuk apa beliau menghentikan, lalu bersedih?
Bukankah kalau memang benar Al Quran ini buatan beliau, bisa saja beliau
tambah-tambahi sesuka hati? Maka dari itu, pastilah benar Al Quran ini berasal
dari sisi Allah, dan bukan buatan Nabi Muhammad sendiri. Hal semacam ini tidak

sampai pada akal kalangan peragu Al Quran, baik di masa Nabi maupun kini.
Waktu Dhuha

Di permulaan surat, Allah bersumpah dengan salah satu makhluk-Nya, yakni
waktu Dhuha. Apabila Allah bersumpah dengan makhluk-Nya di dalam Al Quran,
ini merupakan pertanda bahwa kita diperintahkan untuk mengamati makhluk yang

dijadikan sumpah itu. Akan ada banyak keutamaan darinya.

Allah bersumpah dengan waktu dhuha. Yakni, waktu antara fajar dan zuhur.
Ketika matahari sudah sepenggalah naik hingga sebelum ia tepat tegak lurus berada
di atas bumi. Pada waktu ini, manusia sedang berada di puncak produktivitasnya,
karena ia baru selesai istirahat malam dan belum terakumulasi letihnya di kala siang.
Pada waktu ini juga, disunnahkan untuk melakukan shalat sunnah Dhuha, yang
memiliki banyak keutamaan, dengan sekurang-kurangnya dua rakaat dan sebanyak-

banyaknya 12 rakaat.
Kesudahan yang lebih baik daripada awalan

Kita mungkin sudah sering mendengar pepatah, “berakit-rakit ke hulu, berenang-
renang ke tepian. Bersakit-sakit dahulu, bersenang-senang kemudian”. Itulah
kiranya janji Allah kepada Nabi Muhammad, ketika beliau merasa sulit dalam

menempuh amanah dakwah.

Dakwah pada masa itu memang dirasa sangat sulit. Dicerca, dihina, dihalang-
halangi, bahkan dicoba untuk dibunuh menjadi dinamika yang selalu dirasakan.
Akan tetapi, janganlah berputus asa. Sebab, sekalipun di awal terasa pabhit, di akhir

akan merasakan sesuatu yang amat manis.

175



Umat Islam di kemudian hari menjadi penguasa dunia, baik dalam politik,
ckonomi, maupun keilmuan. Dakwah Islam tersebar ke seluruh penjuru bumi.
Bahkan di negeri yang amat jauh melintasi samudera sekalipun, dakwah Islam telah
dirasa. Tidak hanya di dunia, di akhirat nanti, akan didapat kejayaan yang tidak
didapat, kecuali bagi mereka pengikut Nabi Muhammad. Yakni mendapat surga
dengan segala kenikmatannya. Di dunia bisa jadi kita sengsara, tetapi dengan

keimanan, di akhirat nanti kita akan mendapatkan kebaikan yang tiada duanya.
Berbagai nikmat yang Nabi diterima

Berbagai nikmat telah diberikan kepada Nabi, maka sudah sepatutnya rintangan
dalam dakwah itu tidak menjadikan berpantang surut. Ada tiga nikmat yang

disebutkan dalam surat ini.

Pertama, Nabi Muhammad lahir dalam keadaan yatim, tidak berayah. Diurus oleh
ibunda, hanya sampai usia enam tahun kemudian ibunya juga tiada. Diurus pula ia
oleh kakeknya, Abdul Muthalib, hingga kakeknya pun tiada ketika beliau baru
berusia delapan tahun. Kemudian diurus oleh pamannya, Abu Thalib, yang
membela setiap langkah dalam dakwah, sekalipun soal keyakinan enggan untuk
berpindah, hingga raga dan jiwa berpisah, ketika beliau telah diangkat menjadi
Nabi. Meskipun Nabi Muhammad lahir dengan kondisi yatim, tetapi beliau dijaga
oleh Allah melalui keluarga besarnya yang menaruh cinta kasih kepadanya. Hingga

sampai dewasa beliau dapat tumbuh menjadi pribadi yang berkarakter.

Kedua, Nabi mulanya berada dalam keadaan yang bingung (dhaallan tidak bisa
diartikan bahwa nabi sebelumnya sesat, mengikuti agama nenck moyang, atau
berlaku musyrik, sebagaimana sangkaan sebagian kalangan. Sebab, Nabi bersifat
ma’shum, dijaga dari hal-hal yang menodai keimanan, bahkan sebelum diangkat
menjadi seorang nabi) dengan kondisi masyarakat jahiliyah. Kebingungan itu
muncul dari observasi beliau yang melihat betapa buruknya laku masyarakat, dan
keburukan itu pun dipertontonkan di hadapan khalayak. Wanita dikubur hidup-
hidup, senang pesta hingga mabuk, hingga berhala disembah sujud. Berbagai
keburukan itu membuat Nabi sering menyendiri, bertafakur, berzikir. Hingga
akhirnya datanglah petunjuk. Beliau diberi Al Quran, diberi Islam, diberi risalah
kenabian. Dengan itulah beliau mengajak orang yang dahulunya sesat dalam

maksiat, menjadi taat dan bermartabat.

176



Ketiga, Nabi pada mulanya berada dalam kondisi keterbatasan, atau bahkan
miskin akan harta. Dari keadaan miskin itu, beliau menjadi seorang penggembala,
menjadi pedagang, hingga kemudian menjadi berkecukupan. Etos kerja beliau yang
baik, jujur, terbuka, dan menjaga kepercayaan menjadikan beliau disenangi oleh
para pembeli. Hingga akhirnya dinikahi oleh saudagar terkaya di Mekkah,
Khadijah. Ia pun menjadi istri yang senantiasa mendukung tiap langkah dakwah.

Berkecukupanlah dalam harta, juga dalam jiwa.
Wujud syukur

Sebagai bentuk rasa syukur atas berbagai nikmat yang telah diterima, maka

diperintahkanlah untuk melakukan tiga hal.

Pertama, jangan menghinakan anak yatim. Bisa jadi memang ada perilaku anak
yatim itu yang menyebalkan, sebab ia kekurangan kasih sayang karena ketiadaan
salah satu atau kedua orang tuanya. Bisa jadi, di masyarakat anak yatim itu dianggap
sebelah mata. Jangan hinakan anak yatim itu, sebab Nabi kita pun dahulu yatim.
Menghina anak yatim seolah-olah menghina Nabi. Sementara mereka yang

mengasihi anak yatim, akan mendapat tempat spesial di surga nanti, seperti dalam
hadits beliau,

Tt Logie iy arslly Ll ey 1108 a8 (3 (o iS5

Akn dan orang yang menyayangi anak yatim, kelak di surga akan seperti ini: belian
mengisyaratkan dengan jari telunjuk dan jari tengah, kemudian sedikit merenggangkan

kednanya
Hadits Riwayat Bukhari

Maknanya, mereka yang mengasihi anak yatim akan masuk surga, surganya pun
khusus dekat dengan Nabi.

Kedua, kepada orang yang bertanya karena mereka tidak mengetahui, jangan
dihardik. Mungkin karena kita merasa sudah tahu atau paham, kita lantas
meremehkan pertanyaan mereka. Padahal, bisa jadi, pertanyaan mereka itu sangat
berharga dari sudut pandang mereka. Khususnya, jika ada orang yang bertanya
persoalan agama. Jika kita tahu, kita punya tugas untuk memberi tahu. Makna
umumnya, ketika ada orang yang butuh pertolongan, jangan dihardik, bantulah

semampunya.

177



Ketiga, dengan banyaknya nikmat, hendaklah menyebut nikmat itu. Bukan untuk
bermaksud sombong, tetapi sebagai salah satu bentuk zabadduts bin ni’mah. Bisa jadi,
dengan nikmat yang kita tampakkan, ada orang yang termotivasi untuk bekerja
keras. Menampakkan nikmat itu juga jangan diartikan bermewah-mewahan, tetapi
kenakan sewajarnya. Akan menjadi lebih baik, jika kita menampakkan nikmat itu
dengan bersedekah, yang manfaatnya akan lebih terasa. Bersedekah secara terang-

terangan diperbolehkan, dengan berpegang pada ayat terakhir surat ini.
Hikmah kehidupan
Dari membaca surat ini, bisa kita dapati beberapa hikmah kehidupan.

Pertama, kita dianjurkan untuk memperhatikan waktu. Khususnya waktu dhuha
dan waktu malam. Malam ialah waktu yang tepat untuk beristirahat, sementara
waktu dhuha adalah waktu paling tepat untuk menjadi produktif. Isilah malam dan
dhuha dengan ibadah.

Kedua, akhirat jauh lebih baik daripada dunia. Kenikmatan dunia, sekalipun
tampak hebat, akan menjadi tidak ada apa-apanya jika dibandingkan dengan
kenikmatan akhirat. Maka, sebagai manusia yang cerdas, pandai-pandailah
mengelola keduanya. Tentu, nikmat yang lebih banyak itu akan kita utamakan
daripada yang sementara. Sekalipun nikmat akhirat itu, bagi kita sekarang, masih

berupa janji. Tapi, janji itu diberikan oleh Allah, yang tidak pernah menyelisihi janji.

Ketiga, nikmat yang kita peroleh amatlah banyak. Bahkan, seandainya seluruh
sumber daya yang ada di dunia ini digunakan untuk menghitung nikmat yang Allah
berikan, tidak akan pernah sanggup untuk menghitungnya. Nikmat itu selalu
datang, meskipun jarang kita meminta. Bukankah nikmat bernapas, nikmat jantung
yang berdetak, mata yang berkedip, darah yang mengalir itu tidak pernah kita

minta, dan setiap hari tetap kita rasa?

Sebab nikmat yang kita terima itu amat banyak, maka bersyukurlah atas nikmat.
Syukur tidaklah cukup hanya dengan membaca hamdallah. Bersyukurlah dengan
berbagi kenikmatan itu pada sesama. Mereka yang kesulitan, kita bantu. Mereka
yang kekurangan, kita bantu. Mereka yang membutuhkan, kita bantu. Bantulah
dengan ikhlas, dengan hanya mengharap balasan dari Allah saja.

Keempat, jika kita merasa apa yang kita lalui saat ini amat sulit, kita perlu

melakukan refleksi diri. Bagaimana dengan kehidupan kita di masa lalu? Bukankah

178



kita pernah merasakan kesulitan juga, lalu kita masih bisa survzve? Bukankah dahulu
pun kita pernah diuji, tapi kita masih bisa hidup? Maka, janganlah berputus asa jika
kita merasa sulit dengan ujian hari ini. Sebab, berkali-kali ujian itu datang, rahmat

Allah pastilah ikut datang.

Tidak mungkin Allah beri kita ujian yang tidak kita mampu melewatinya. Jika kita
mendapat ujian yang sulit, pikirkanlah hikmah apa yang hendak Allah beri. Bisa
jadi, di masa mendatang kita akan menjadi seorang yang dihadapkan pada ujian
serupa, tetapi orang lain yang ditimpa. Karena kita pernah mengalami ujian yang
sama, maka kita pun berkesempatan untuk menolongnya.

Ujian itu pasti berakhir. Yang jadi masalah, di akhir kita lulus atau tidak? Jika kita
lulus, kita akan naik derajatnya, dan siap-siap dengan ujian lain yang bisa jadi lebih
sulit. Tetapi, tiap habis ujian, kita naik derajat. Lama-lama, dengan ujian itu kita
semakin yakin dengan kekuasaan Allah. Kita semakin yakin, bahwa pertolongan
Allah itu amat dekat.

Demikianlah kiranya tadabbur kita pada surat Ad Duha.

179



Akhirul Kalam

Menadabburi Al Quran merupakan pekerjaan yang ninlia
Sehingga kita pun mendapat berkah daripadanya
Maka dari itu janganlah lelah dalam berinteraksi dengannya

Sebab, tiap kita bertemn, keindabannya akan semakin merupa

Hidup ini perlu mendapat tuntunan
Tuntutlah ilmu agar tuntunan itu kita paham
Sebab bila tuntunan itu bukan kita yang memegang

Kepada siapa kita hendak mengharap kejelasan jalan?

Penting rasanya untuk berbagi pengetahuan
Walan diri ini insaf dengan segudang kelemahan
Untuk itu kepada pembaca yang budiman

Kritikan dan saran, kami perkenankan

180



Daftar Pustaka

Kitab Tafsir

Abdurrahman bin Nashir As Sa’di. Tazsirul Kariim ar Rabmaan fii Tafsir Kalaamil
Mannaan. Riyadh: Darussalaam, 2002.

Hambka. Tafsir Al Azbar Jilid 9. Jakarta: Gema Insani Press, 2015.

Imam Al Qurthubi. A/ Jawi’ li Abkamil Quran, (Lafsir Al Qurthubi). Beirut:
Muassasah ar Risalah, 2006.

Imam At Thabari. Tafsir At Thabari. Beirut: Muassassah ar Risalah, 1994.
Imam Ibnu Katsir. Tafsir Al Qur'an Al ‘Azhim. Riyadh: Darut Thaybah, 1999.

Jalaluddin Al Mahalli dan Jalaluddin Ash Shuyuthi. Tafsir Jalalain. Dar Ibn Katsir,
tt.

Muhammad bin Shalih Al Utsaimin. Tafsir Juz ‘Amma. Jakarta: Darul Falah, 2007.

Muhammad bin Umar an Nawawi al Bantani. Tafsir Marah 1abid fii Kasyfi Ma'ani al
Quran al Majiid. Beirut: Darul Kutub Ilmiah, 1997.

Muhammad Nasib Ar Rifa’i. Kemudahan dari Allah: Ringkasan Tafsir Ibnu Katsir.
Jakarta: Gema Insani Press, 1999.

Sayyid Quthub. Tafsir Fii Zhilalil Quran. Jakarta: Gema Insani Press, 2000.

Shafiyyurrahman Al Mubarakturi, Shabih Tafsir Ibnu Katsir Juz ‘Amma. Jakarta:
Pustaka Ibnu Katsir, 2016.

Tafseer.info. Tafsir A/ Usyr Al Akbir. Tt

Tim Tafsir llmiah Salman I'TB. Tafsir Salman: Tafsir Lmiab atas Juz “Amma. Bandung:
Mizan, 2014.

Tim Ulama Saudi Arabia. Tafsir A/ Muyassar. Madinah: Mujamma’al-Malik Fahd
Lithiba’ah al-Mushhaf asy-Syarif, tt.

Wahbah az-Zuhalili. Tafsir A/ Munir Jilid 15. Jakarta: Gema Insani Press, 2014.

181



Rujukan lainnya

“Bilamana Hari Kebangkitan Tiba”. A/ Manhaj. https://almanhaj.or.id/3707-
bilamana-hari-kebangkitan-tiba-2.html diakses pada 23 Februari 2018

A. Thoha Husein Al Mujahid dan A. Atho’illah Fathoni Al Khalil. Kamus Al Wafi:
Arab Indonesia. Jakarta: Gema Insani Press, 2016.

Al Quran Terjemah dan Tafsir Per Kata, Penerbit Jabal

Asep Setiawan. “Kritik atas Penafsiran Abdul Mugsith Ghazali tentang
Keselamatan Non-Muslim”. Jurnal Tsagofah. Vol. 12, No. 2, (Desember 2010).
Hlm. 353-368

Hamka Pelajaran Agama Islam 1-3. Jakarta: Republika
Hamka. S¢jarah Umat Islam. Jakarta: Gema Insani Press, 2015.
Henri Salahuddin. Mawagif: Beriman dengan Akal Budi. Jakarta: INSISTS, 2019.

Imam Abi Hasan ‘Ali bin Ahmad Al Wahidi. Asbabun Nuzul Al Quran. Beirut:
Darul Kutub ‘Ilmiyyah, 1991.

Imam An Nawawi. A/ Adzkar.
Imam Jalaluddin As Suyuthi. A/ Itgan fii ‘Ulnumi al Quran. Beirut: Resalah, 2008.

Imam Jalaluddin As Suyuthi. Lubab an Nuguul fii Asbaabin Nuzul. Beirut: Muassasah
al Kutub ats Tsaqofiyah, 2002.

M. Quraish Shihab (ed.). Ensiklopedia Al Quran: Kajian Kosakata. Ciputat: Lentera
Hati, 2007.

M. Quraish Shihab. A/ Qur'an & Maknanya. Ciputat: Lentera Hati, 2013.
M. Quraish Shihab. Kaidah Tafsir. Ciputat: Lentera Hati, 2017.

Masduha. A/ Alfaazh: Bukn Pintar Memahami Kata-Kata dalam Al Quran. Jakarta:
Pustaka Al Kautsar, 2017,

Muhammad Afifudin Dimyathi, Mawarid al Bayaan fii ‘Ulnum al Quran, Sidoarjo:
Lisanul ‘Arabi, 2016.

Salman Harun. Kaidah-Kaidah Tafsir. Jakarta: Qaf Media, 2017.

Yusuf Al Qardhawi. Bagaimana Berinteraksi dengan Al Qur'an. Jakarta: Pustaka Al
Kautsar, 2000.

182



Menadabburi Al Quran akan mengayakan khazanah pengetahuan
sekaligus memperdalam keimanan. Dalam menadabburi Al Quran,
penting kiranya untuk merujuk pada tafsir para ulama yang otoritatif,
sehinggu refleksi terhadap ayat-ayat yang dibaca itu terbimbing oleh
para ahli ilmu.

Surat Al Fatihah dan surat-surat pendek di Juz '"Amma sudah akrab di
keseharian kita. Seringnya interaksi kita dengan surat-surat ini
sepatutnya mendorong kita untuk mencoba menggali makna yang
terkandung di dalamnya sehingga dapat menjadi hikmah dalam
kehidupan keseharian.

Melalui buku ini, maksud itu insya Allah tersampaikan. Dengan
tadabbur, Al Quran sebagai firman Allah dapat kita relevansikan
dengan kehidupan kita.

Selamat menikmati sajian tadabbur firman llahi.




