
 

 
 
 



 

 
 

 

 

 

 

 

 

TADABBUR AL QURAN 

SURAT AL FATIHAH DAN JUZ ‘AMMA  

(AD DUHA – AN NÂS) 

 

 

 

 

Farhan Abdul Majiid 

 

 

 

 

 

Edisi 2023  



 

 
 

 

 

 

  



 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

مِ 
نِ الرَّحيِْ مِ الِله الرَّحْْٰ

 بِسْ

 

Buku ini diwakafkan. Semoga Allah beri keberkahan. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 خَيْرُكُمْ منَْ تَعَلَّمَ الْقُرْآن وَ عَلَّمَهُ 

“Sebaik-baik di antara kalian ialah yang mempelajari Al Quran dan 

mengajarkannya” 

 

Pesan Baginda Rasul 



 

 
1 

 

Daftar Isi 

Daftar Isi ........................................................................................................................... 1 

Pengantar .......................................................................................................................... 3 

Persembahan .................................................................................................................... 7 

Mengenali Al Quran ........................................................................................................ 8 

Tadabbur Surat Al Fatihah ...........................................................................................31 

Tadabbur Surat An Nâs................................................................................................49 

Tadabbur Surat Al Falaq ..............................................................................................53 

Tadabbur Surat Al Ikhlas .............................................................................................57 

Tadabbur Surat Al Lahab .............................................................................................64 

Tadabbur Surat An Nashr ............................................................................................69 

Tadabbur Surat Al Kâfirun ..........................................................................................75 

Tadabbur Surat Al Kautsar ..........................................................................................84 

Tadabbur Surat Al Ma’un .............................................................................................89 

Tadabbur Surat Quraisy ...............................................................................................94 

Tadabbur Surat Al Fiil ..................................................................................................97 

Tadabbur Surat Al Humazah .................................................................................... 102 

Tadabbur Surat Al ‘Ashr ........................................................................................... 109 

Tadabbur Surat At Takatsur ..................................................................................... 114 

Tadabbur Surat Al Qari’ah ........................................................................................ 119 

Tadabbur Surat Al ‘Adiyat ........................................................................................ 126 

Tadabbur Surat Al Zalzalah ...................................................................................... 131 

Tadabbur Surat Al Bayyinah ..................................................................................... 137 

Tadabbur Surat Al Qadr ............................................................................................ 146 



 

 
2 

Tadabbur Surat Al ‘Alaq ............................................................................................ 151 

Tadabbur Surat At Tiin ............................................................................................. 163 

Tadabbur Surat As Syarh .......................................................................................... 169 

Tadabbur Surat Ad Duha .......................................................................................... 174 

Akhirul Kalam ............................................................................................................ 180 

Daftar Pustaka ............................................................................................................ 181 

 

  



 

 
3 

Pengantar 

 

Bismillahirrahmânirrahîm. Alhamdulillah, segala puja puji hanya milik Allah, dan 

kita diperintahkan-Nya untuk senantiasa memuji-Nya. Dialah Allah, Sang 

Pencipta, yang Maha atas segalanya. Kasih sayang-Nya meliputi seluruh makhluk-

Nya. Shalawat serta salam, tak pernah luput kepada junjungan alam, Nabi 

Muhammad Saw. Makhuk pilihan, penutup para Nabi, dan pelengkap khazanah 

risalah agama. Semoga kita mendapat syafa’at dari beliau di hari kemudian. 

“Apa sebenarnya mukjizat Nabi Muhammad? Jika Ibrahim tidak mempan dibakar 

api, Musa mampu membelah laut, Shaleh dapat menghadirkan unta dari balik 

bukit, dan Isa mampu menghidupkan orang mati, apa kehebatan Nabi 

Muhammad?”, demikian tanya sebagian kalangan. 

Al Quran, itulah mukjizat paling agung. Mukjizat Nabi Ibrahim hanya beliau yang 

mendapat. Mukjizat Musa hanya kaum sezamannya yang dapat. Sementara Al 

Quran, akan terus kita rasakan kehebatannya hingga waktu yang harus lebih dahulu 

berakhir. 

Al Quran ini memiliki keindahan dari banyak sisi. Seorang mufassir pernah 

berkata, ia ibarat permata yang dari arah manapun kita sinari cahaya, akan 

menambah keelokannya dipandang mata. Tak heran, kehebatan Al Quran ini 

diakui oleh banyak kalangan, termasuk orang non-muslim. Bahkan ada seorang 

non-muslim yang hendak mencari titik lemah Al Quran, justru ia terpesona 

dibuatnya, dan masuklah ia pada Islam karenanya. 

Sebagai seorang muslim, yang beriman kepada Al Quran, tentu sudah seharusnya 

kita mengambil pelajaran. Dalam Al Quran Allah berfirman, 

 ( ٨٢أفََلََ يَ تَدَب َّرُونَ الْقُرْءَانَ ۚ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِندِ غَيِْْ اللََِّّ لَوَجَدُوا۟ فِيهِ اخْتِلٰفًا كَثِيْاً )
“Apakah mereka tidak menadabburi (memerhatikan, merenungi, memikirkan) Al Quran? 

Sekiranya (Al Quran) itu bukan dari sisi Allah, tentulah akan mereka jumpai di dalamnya 

pertentangan yang banyak” 



 

 
4 

An Nisa ayat 82 

Para ulama telah memberi banyak saran kepada kita untuk menadabburi Al Quran. 

Sebab, ini menjadi sebuah keharusan bagi setiap muslim, agar Al Quran yang kita 

imani tidak sekadar menjadi pajangan atau bacaan selintas lalu. Akan tetapi, kita 

mampu menjadikan Al Quran ini benar-benar sebagai pedoman kehidupan dan 

jalan keselamatan. 

Tadabbur Al Quran memiliki dimensi yang berbeda dengan Tafsir Al Quran. 

Untuk mampu menafsirkan Al Quran, perlu kita miliki seperangkat ilmu dasar dan 

pemahaman atas metodologi penafsiran. Sebab, ia bersifat sebuah karya ilmiah. 

Karenanya, menafsirkan Al Quran bukanlah sebuah kewajiban bagi setiap orang 

Islam. Sementara itu, menadabburi Al Quran, menurut ulama, merupakan 

keharusan bagi setiap muslim. Kita tidak perlu, misalnya, mendalami Bahasa Arab 

sebagaimana yang diharuskan untuk menafsirkan Al Quran. Kita cukup merujuk 

pada kitab tafsir yang sudah ada, kemudian mencari hikmah yang terkandung di 

dalamnya. Nah, buku ini, Insya Allah, akan membantu kita dalam memahami 

makna Al Quran dan hikmah kehidupan dari beberapa kitab Tafsir tersebut. 

Di dalam menadabburi kandungan Al Quran, ada baiknya kita memperhatikan 

beberapa hal. Pertama, perlu kita tumbuhkan sikap pengagungan terhadap Al 

Quran sebagai kalamullah. Kita harus memiliki keyakinan bahwa kitab Al Quran 

ini merupakan firman Allah yang disampaikan kepada Nabi Muhammad Saw. 

melalui perantaraan malaikat Jibril. Harus kita pahami bahwa kitab Al Quran ini 

ialah sebaik-baik bacaan, yang apabila kita baca akan mendapatkan ganjaran yang 

berlipat di akhirat kelak. Kita pun harus memiliki keyakinan bahwasanya apa pun 

yang ada di dalam Al Quran, sekalipun misalnya belum mampu dipahami oleh akal 

kita, adalah sebuah kebenaran. 

Kedua, dalam memahami Al Quran, kita perlu merujuk pada kitab tafsir para 

ulama, baik yang terdahulu maupun yang terkini. Hal ini merupakan kesadaran diri 

kita atas keterbatasan keilmuan kita. Beberapa karya ulama yang penulis rujuk 

dalam buku ini antara lain seperti Tafsir Al Quran karya Ibnu Katsir, Tafsir Jalalain 

karya Imam Jalaludin Al Mahalli dan Jalaludin Ash Shuyuthi, Tafsir At Thabari karya 

Imam At Thabari. Ada pula kitab tafsir karya ulama Indonesia seperti Tafsir Al 

Azhar karya Buya Hamka. Selain itu, ada juga tafsir karya ulama kontemporer, 

seperti tafsir Al Munir karya Prof. Dr. Wahbah Az Zuhaili dan Tafsir Juz ‘Amma 



 

 
5 

karya Syaikh Al Utsaimin. Merujuk pula buku tafsir ilmiah seperti Tafsir Salman 

karya tim cendekiawan Masjid Salman ITB. 

Selain kitab tafsir, penulis juga mencoba mencari pemahaman yang lebih 

mendalam terhadap bahasan dari tulisan, buku, jurnal, maupun makalah karya para 

cendekiawan. Untuk memahami sisi kebahasaan juga diupayakan mencari makna 

kata dari Kamus Al Wafi dan Al Ma’anii. Ini merupakan upaya untuk mengayakan 

khazanah keilmuan kita, terutama yang berkaitan dengan relasi sosial dan tafakur 

alam. Tidak pula menutup kemungkinan, akan diulas juga teori dari Barat, selama 

itu tidak bertentangan dengan Islam. 

Ketiga, dalam memahami Al Quran, terutama dalam konteks kekinian, kita juga 

perlu merujuk berbagai karya para cendekiawan. Buku-buku yang penulis rujuk 

dalam memahami hal ini seperti Bagaimana Kita Berinteraksi dengan Al Quran karya 

Prof. Dr. Yusuh Al Qardhawi, Tadabbur Al Quran di Akhir Zaman karya Ustadz 

Fahmi Salim, dan buku-buku seputar Al Quran lainnya. Selain itu, kita juga tidak 

perlu membatasi diri dari membaca buku-buku pengetahuan umum atau 

pengetahuan alam lain, selama mampu menjaga diri dengan prinsip kehati-hatian. 

Misalnya, tidak semua fakta ilmiah, dapat kita kaiteratkan dengan ayat Al Quran.  

Penulis memilih untuk menadabburi Juz ‘Amma dan Al Fatihah, sebab amat 

banyak kalangan umat Islam yang sudah menghapal juz terakhir ini. Bahkan anak-

anak kecil tingkat SD/MI pun sudah banyak yang menghapalkannya. Tentu, akan 

menjadi lebih manfaat jika hapalan itu kita tambah dengan tadabbur, agar menjadi 

semakin paham dan bisa menarik hikmah dalam kehidupan. Karenanya, penulis 

mengupayakan pula menyajikan dengan bahasa yang sederhana, agar mudah 

dipahami oleh kalangan luas. 

Apa yang penulis lakukan ini, tidak lain hanya ingin memudahkan upaya kita 

memahami Al Quran dalam kehidupan keseharian, khususnya Juz ‘Amma. Tentu, 

penulis menyadari secara penuh, masih terdapat kekurangan di sana sini dalam 

buku ini. Maka, akan dengan senang hati jika para pembaca yang berkenan untuk 

memberikan saran ataupun rujukan tambahan dalam menyempurnakan buku ini. 

Toh, tiada gading yang tak retak, pepatah berbicara. Segala kurang dan keliru harap 

dimaafkan. Semoga buku ini menjadi amal jariyah yang mampu mengubur segenap 

salah dan dosa penulis di hari kemudian. 



 

 
6 

Hanya kepada Allah kami menyembah, dan hanya kepada Allah kami memohon 

pertolongan. 

Wallahu a’lam.  



 

 
7 

Persembahan 

 

 

Kepada Ibu dan Ayah, yang sudah mengenalkan dan mengajarkan Al Quran kepadaku, 

sejak kecil 

 

Kepada Bapak dan Ibu guru yang mengajariku mengaji, yang melalui beliau saya berkenalan 

dengan luasnya khazanah ilmu Al Quran. 

 

Kepada umat Islam di mana pun berada, yang menjadi motivasi untuk terus menjadi diri 

yang lebih bermanfaat pada sesama melalui karya 

 

  



 

 
8 

Mengenali Al Quran 
Pengantar kajian tadabbur Al Quran 

 

 

Sebagai seorang muslim, Al Quran tentu sudah menjadi bagian yang tidak 

terpisahkan dari kehidupan. Al Quran merupakan bagian dari pondasi keimanan 

yang harus diyakini secara keseluruhan. Meski demikian, tidak sedikit di antara kita 

yang masih belum mengenal kitab suci ini. Padahal, sebagaimana pepatah 

menyebut, ‘tak kenal maka tak sayang’, seharusnya membuat kita sedikit banyak 

tergerak untuk lebih mengenali Al Quran. Insya Allah, jika kita sudah mengenali 

Al Quran, kecintaan kita pada kitab suci ini akan semakin besar. Dengan begitu, 

fungsi Al Quran sebagai petunjuk bagi kehidupan kita, akan dapat tercapai. 

Definisi Al Quran 

Secara bahasa, Al Quran berasal dari kata Qa-Ra-A (  قرا) yang berarti الضم و   ,الجمع 

mengumpulkan dan menghimpun. Turunan katanya, Al Qirooah (القراءة), berarti   ضم

 menghimpun (merangkai) huruf-huruf dan kata-kata ,الحروف والكلمات بعضها إلى بعض فى الترتيل

antara satu dengan yang lainnya sehingga menjadi satu ungkapan yang teratur. Al 

Quran memiliki akar kata yang sama dengan Al Qirooah, yakni  ً1.قرا  -  قراءة – قرآن 

Selain dikenal sebagai Al Quran, kitab suci umat Islam ini juga dikenal dengan 

nama-nama lainnya. Di antaranya, Al Kitab (kitab, sesuatu yang dituliskan), Al 

Mushaf (yang ditulis di atas shahifah2 lalu dikumpulkan), An Nuur (cahaya yang 

menerangi, memberikan penjelasan atas agama dari yang sebelumnya dilingkupi 

gelapnya kebodohan), Al Furqaan (pembeda antara haq dengan yang bathil, antara 

iman dengan kekafiran, antara kebaikan dan kejahatan)3. 

Sementara itu, secara istilah, para ulama juga memberikan definisi mengenai Al 

Quran. Dalam kesempatan kali ini, izinkan kami untuk menggunakan definisi dari 

Syaikh Wahbah az Zuhaili, yang tercantum di dalam mukadimah tafsirnya. 

 
1 Manna Al Qaththan, Mabaahits fii ‘Uluum al Quraan, hlm. 14 
2 Lembaran-lembaran 
3 Wahbah Az Zuhaili, Tafsir Al Munir Jilid 1, hlm. 15 



 

 
9 

Pendefinisian beliau ini memiliki struktur yang baik dan akan turut membantu 

struktur tulisan ini. 

في  المكتوب  العربي،  باللفظ  محمد،  النَّبي  على  المنزل  المعجز،  الله  هو كلَم  القرآن: 
 ، المبدوء بسورة الفاتحة، المختوم بسورة الناس بالتواترالمصاحف، المتعبَّد بتلَوته، المنقول 

Al Quran adalah kalamullah yang merupakan mukjizat, diturunkan kepada Nabi 

Muhammad, dengan lafazh berbahasa Arab, yang ditulis di dalam mushaf, bernilai 

ibadah dengan membacanya, diriwayatkan secara mutawatir, yang dimulai dengan 

surat Al Fatihah, dan diakhiri dengan surat An Nâs.4 

Dari definisi ini, dapatlah kiranya kita uraikan satu per satu. 

Kalamullah 

Kalimat pembuka dari definisi Al Quran ini adalah sebuah penegasan terhadap 

akidah ahlu sunnah wal jama’ah yang dirumuskan oleh Imam Syafi’i. Pada masa 

itu, terjadi perdebatan apakah Al Quran itu makhluk atau bukan. Bagi kalangan 

Muktazilah, Al Quran adalah makhluk, yang berkonsekuensi pada sifatnya yang 

hadits (baru). Untuk menegaskan posisi akidah umat Islam, Imam Syafi’i kemudian 

merumuskan bahwa Al Quran adalah kalamullah, bukan makhluk.  

Al Quran merupakan kalamullah, yang dapat kita pahami juga sebagai ‘firman dari 

Allah’. Dengan begitu, berdasarkan pemahaman ahlussunnah wal jama’ah, Al 

Quran bukanlah makhluk. Allah berfirman kepada manusia, yang lafazh dan 

maknanya berasal dari Allah.  

Hal ini perlu ditekankan, untuk membedakan antara Al Quran dengan Hadits dan 

Hadits Qudsi. Memang, Nabi Muhammad Saw. bertindak dan berbicara bukan 

karena nafsunya, melainkan dalam bimbingan wahyu. Tapi, bukan berarti semua 

ucapan Nabi itu merupakan Al Quran. Ada yang merupakan hadits, yang 

didefinisikan oleh ulama sebagai segala sesuatu yang diucapkan, dilakukan, atau 

disetujui oleh Nabi Muhammad Saw. Ada juga yang merupakan hadits qudsi.  

Hadits qudsi adalah firman Allah, namun hanya maknanya saja yang berasal dari 

Allah, sementara lafazhnya berasal dari Nabi Muhammad.  

 
4 Wahbah Az Zuhaili, Tafsir Al Munir jilid 1, hlm. 15 



 

 
10 

Oleh karena itu, menurut sebagian ulama, diperbolehkan untuk menyampaikan 

hadits qudsi secara maknanya saja. Sementara, jika ingin menyampaikan Al Quran, 

harus dengan lafazhnya langsung. Sebab, Al Quran itu secara lafazh dan makna, 

bersumber dari Allah Swt. 

Mukjizat Al Quran 

Al Quran merupakan mukjizat terbesar yang Allah berikan kepada manusia paling 

mulia, Nabi Muhammad Saw. Berbeda dengan mukjizat nabi-nabi terdahulu yang 

umumnya temporer dan terbatas untuk kaumnya saja, Al Quran merupakan 

mukjizat yang terus ada dan terjaga sampai kiamat. Ia pun diturunkan sebagai 

petunjuk bagi seluruh umat manusia, khususnya yang beriman. 

Mukjizat, atau lebih tepatnya kita sebut dengan i'jaz, artinya adalah العجز  ,إثبات 
menetapkan kelemahan. Kelemahan itu sendiri merupakan lawan dari qudrah 

(kekuatan, kemampuan).5 Mukjizat biasa kita artikan sebagai sesuatu yang luar 

biasa, yang dianugerahkan oleh Allah kepada Nabi dan Rasul, dan mengandung 

tantangan untuk menandinginya, sementara tantangan itu tidak pernah bisa 

dipenuhi. Maka, bila kita berbicara mengenai mukjizat Al Quran, maknanya adalah 

lemahnya orang-orang yang hendak menantang Al Quran karena kehebatan yang 

dimiliki oleh Al Quran itu sendiri.  

Syarat utama untuk membuktikan sesuatu itu merupakan mukjizat ialah dengan 

memberikan tantangan terbuka kepada siapa pun untuk membuat tandingannya, 

dan tidak ada yang berhasil menandinginya. Tantangan ini telah Allah berikan di 

dalam Al Quran kepada segenap manusia dan jin untuk membuat tandingannya. 

Tantangan itu dibuat mulai dari membuat tandingan Al Quran secara keseluruhan 

(lihat surat Al Isra ayat 88), membuat sepuluh surat yang semisal dengan Al Quran 

(lihat surat Hud ayat 13-14), sampai membuat satu saja surat yang semisal 

dengannya (lihat surat Yunus ayat 38 dan surat Al Baqarah ayat 23).6 Seluruh 

tantangan ini tidak pernah berhasil ditaklukkan oleh siapa pun, padahal Al Quran 

sudah turun berabad-abad yang lalu. 

 

 

 
5 Manna Al Qaththan, Mabahits fii Ulum al Quran, hlm. 250 
6 Muhammad Afifudin Dimyathi, Mawarid al Bayaan fii ‘Uluum al Quran, hlm. 93 



 

 
11 

Beberapa aspek kemukjizatan Al Quran, di antaranya 

1) Mukjizat dari segi bahasa 

Al Quran turun dengan bahasa Arab, yang merupakan salah satu bahasa yang 

digunakan oleh sebagian besar penduduk bumi. Bahasa ini juga sudah 

mengalami perkembangan berabad-abad, dan telah melahirkan ahli-ahli 

kebahasaan yang tidak terkira. Akan tetapi, seluruh ahli bahasa Arab tidak ada 

satu pun yang mampu membuat tandingan Al Quran. Mereka justru 

mengakui, bahwa bahasa Arab Al Quran itu berbeda, dan memiliki keindahan 

di berbagai sisi, yang seluruhnya merupakan kesempurnaan.  

Turunnya Al Quran dalam bahasa Arab tentu memiliki tujuan tersendiri. Allah 

berfirman di dalam surat Yusuf ayat 2,  

نَّّ   (٢) تَ عْقِلُوْنَ  لَّعَلَّكُمْ  عَرَبيًِّا  قُ رْاٰنً  انَْ زلَْنٰهُ  إِ
“Sesungguhnya Kami menurunkannya berupa Al Quran berbahasa Arab, agar engkau 

mengerti” 

Di kalimat terakhir, disebutkan la ‘allakum ta’qiluun, yakni agar kalian mengerti 

makna-makna yang terkandung di dalamnya, dan mengamalkan isinya. 

Dalam sebuah kajian, Dr. Abdul Muta’ali, dosen Sastra Arab di UI 

menyebutkan, bahwa rahasia Al Quran diturunkan dalam bahasa Arab ialah 

karena kemampuan bahasa Arab untuk menampung makna yang sangat luas 

dan presisi. Menurut beliau, melalui firman Allah ini pula, terdapat isyarat 

bahwa bahasa Arab merupakan bahasa ilmu pengetahuan yang oleh karenanya 

perlu digali oleh kaum muslimin. 

Lebih jauh, Al Quran juga memiliki keseimbangan antara kata-kata yang 

terdapat di dalamnya. Mengutip Abdurrazaq Naufal, Prof. Quraish Shihab 

menyebutkan adanya banyak aspek keseimbangan kata-kata di dalam Al 

Quran. Pertama, keseimbangan antara jumlah bilangan kata dengan 

antonimnya. Misal, ( الحياة, kehidupan) dan (الموت, kematian) masing-masing 

terdapat 145 kali di dalam Al Quran. (النّفع, manfaat) dan (الفساد, kerusakan) 

masing-masing terdapat 50 kali di dalam Al Quran. Kedua, keseimbangan 

jumlah kata dengan sinonim atau makna yang dikandungnya. Misalnya, (العجوب, 

membanggakan diri) dan (الغرور, angkuh) disebut masing-masing 14 kali. ( ٓالقران, 



 

 
12 

Al Quran), (الوحي, wahyu), dan (الاسلَم, Islam) disebut masing-masing sebanyak 

70 kali. Ketiga, keseimbangan antara jumlah bilangan kata dengan jumlah kata 

yang menunjuk pada akibatnya. Misalnya, (الانفاق, berinfaq/menafkahkan) dan 

 orang-orang ,الكافرون ) .masing-masing disebutkan 73 kali (ridha/kerelaan ,الرضاء)

kafir) dan (النّار, neraka) masing-masing disebut 154 kali. Keempat, 

keseimbangan antara jumlah bilangan kata dengan kata penyebabnya. 

Misalnya, (الاسراَف, pemborosan) dan (السرعة, ketergesa-gesaan) masing-masing 

disebut 23 kali. (السّلَم, kedamaian) dan (الطيّّبات, kebajikan) masing-masing 

disebut 60 kali. Kelima, adanya keseimbangan khusus dalam kata-kata Al 

Quran. Misalnya, kata (يوم, hari) dalam bentuk tunggal, disebut sebanyak 365 

kali, sebanyak jumlah hari dalam setahun. Kata hari dalam bentuk plural ( يّّما   ) 

atau dua (يومين), jumlah keseluruhannya ada 30 kali, sebanyak jumlah hari dalam 

sebulan. Sementara itu, bulan ( شهرا    -  شهر ) disebut sebanyak 12 kali, sama dengan 

jumlah bulan dalam satu tahun.7 Keseimbangan-keseimbangan ini 

menunjukkan, bahwa tiap kata yang ada di dalam Al Quran bukan sesuatu 

yang begitu saja ada, melainkan ia memiliki makna tersendiri dan diletakkan di 

tempat yang tepat dan dengan jumlah yang tepat pula. 

2) Mukjizat dari segi isyarat ilmiah 

Sebagian kalangan ada yang berpendapat bahwa Al Quran merupakan kitab 

ilmiah, dengan cara mencari-cari dalil dari Al Quran pada tiap temuan ilmiah 

kemudian menakwilkan ayatnya. Hal ini tentu menimbulkan kerancuan. 

Penemuan ilmiah merupakan sesuatu yang terus berubah sepanjang zaman. 

Penemuan yang baru akan melengkapi, atau bahkan mengeliminasi temuan 

yang lama.  

Misalnya, pemahaman manusia mengenai atom yang selalu berubah. Dahulu, 

manusia mengenal atom hanya sebatas pada unsur terkecil dari benda yang 

tidak dapat dipisahkan lagi. Kemudian, seiring dengan perkembangan 

teknologi, ditemukan unsur-unsur di dalam atom, yakni proton, elektron, dan 

neutron. Lalu, pemahaman atas unsur itu juga terus berubah. Dahulu 

dipercaya bahwa atom itu ibarat kue kismis dengan proton yang menyebar di 

 
7 Quraish Shihab, Mukjizat Al Quran, hlm. 140-143 



 

 
13 

atas “kue” elektron. Kemudian terus berubah hingga hari ini, dan tidak 

menutup kemungkinan adanya perubahan baru di masa mendatang.  

Bisa dibayangkan jika Al Quran disejajarkan dengan sebuah temuan ilmiah, 

lalu di masa depan temuan itu direvisi karena adanya alat-alat baru yang bisa 

mengungkap temuan baru. Apakah mungkin Al Quran akan turut direvisi?  

Maka dari itu, para ulama kontemporer banyak yang meluruskan maksud dari 

mukjizat ilmiah Al Quran. Syaikh Manna Al Qaththan menuliskan, 

“kemukjizatan ilmiah Al Quran bukanlah terletak pada terdapatnya teori-

teori ilmiah yang senantiasa diperbaharui, berubah, dan merupakan hasil 

dari penelitian dan pengamatan manusia, tetapi terletak pada dorongan 

kepada manusia untuk mendayagunakan pikirannya. Al Quran itu 

mendorong manusia untuk memperhatikan dan memikirkan alam, dan 

Al Quran tidak membatasi aktivitas akal dalam berpikir atau 

menghalanginya dari menerima ilmu pengetahuan yang dicari. Dan tidak 

ada satu pun di antara kitab-kitab agama terdahulu yang memberikan 

jaminan seperti yang Al Quran berikan.”8 

Walaupun begitu, di dalam Al Quran memang terdapat beberapa isyarat 

mengenai fenomena ilmiah. Misalnya, mengenai proses perkembangan 

manusia di dalam rahim yang diceritakan oleh surat Al Mu’minun ayat 12-14. 

Meski demikian, Al Quran hanya menjelaskan secara global, bukan terperinci. 

Tetapi itu sebenarnya merupakan dorongan kepada umat manusia agar 

memperhatikannya. Di lain kesempatan pun Allah menyuruh manusia untuk 

memperhatikan berbagai ciptaannya. Baik secara langung melalui kalimat “  ََافََل

اِلَى   يَ نْظرُُوْنَ  ” (apakah manusia tidak memperhatikan…) maupun secara tidak 

langsung, seperti melalui sumpah-sumpah Allah atas makhluk-Nya.  

3) Mukjizat dari segi penetapan hukum syariat 

Di dalam Al Quran, terdapat berbagai macam penetapan hukum syariat 

keagamaan, yang keseluruhannya memiliki tujuan dan hikmah. Hukum syariat 

di dalam Islam, meliputi segala aspek, mulai dari individu hingga tatanan 

negara. Secara individu, Al Quran memberikan landasan akidah berupa 

Tauhid. Di dalam Al Quran disebutkan berbagai macam sifat dan nama Allah, 

untuk mengukuhkan Tauhid dalam setiap diri manusia. Dijelaskan pula 

 
8 Manna Al Qaththan, Mabahits fii Uluum al Quran, hlm. 262 



 

 
14 

argumentasi yang diterima oleh akal sehat, mengapa Tauhid itu merupakan 

keniscayaan. Misalnya, dalam firman Allah di surat Al Anbiya ayat ke-22, 

 يَصِفُوْنَ  عَمَّا الْعَرْشِ  رَبِّ  اللهِ  فَسُبْحٰنَ  لَفَسَدَتَ  اللهُ  اِلاَّ  اٰلِِةَ   فِيْهِمَآ كَانَ   لَوْ 
“Seandainya pada keduanya (di langit dan di bumi) ada tuhan-tuhan selain Allah, maka 

pastilah keduanya akan binasa. Mahasuci Allah, Tuhan yang memiliki ‘Arsy, dari apa 

yang mereka sifatkan.” 

Setelah akidah manusia itu telah baik dan benar, maka Allah berikan kewajiban 

beribadah kepadanya. Mulai dari shalat, zakat, puasa, hingga ibadah haji. 

Semuanya dijelaskan di dalam Al Quran, dan lebih jauh dicontohkan langsung 

oleh Nabi Muhammad Saw tata caranya. Dalam bermasyarakat pun, Al Quran 

menetapkan berbagai prinsip-prinsip mendasar. Misalnya, bermusyawarah 

untuk menyelesaikan persoalan, adanya persaudaraan sesama umat Islam dan 

seluruh manusia, keunggulan umat Islam sebagai umat wasathiyah, dan lain 

sebagainya. Di dalam Al Quran ditetapkan juga mengenai hukum dalam 

muamalah, seperti aktivitas ekonomi dan pidana. Semua ini merupakan 

petunjuk yang semestinya digunakan oleh kita, umat Islam, agar merasakan 

langsung kemukjizatan Al Quran dari sisi penetapan hukum syariat.9 

4) Mukjizat dari segi pemberitaan hal-hal ghaib 

Sesuatu yang ghaib ialah sesuatu yang tidak bisa kita indrai dengan panca indra 

kita sebagai manusia biasa. Untuk dapat mengetahuinya, kita perlu mendapat 

informasi dari khabar shadiq, atau pemberitaan yang benar. Sebagai umat Islam, 

kita memiliki Al Quran dan Hadits sebagai sumber utama ilmu, yang mana 

keduanya merupakan khabar shadiq itu sendiri. 

Hal-hal ghaib tidak terbatas pada sesuatu yang tidak bisa diindrai saja. Namun 

juga termasuk di dalamnya, kejadian-kejadian di masa lampau yang pada hari 

ini tidak ada lagi buktinya. Selain juga kejadian-kejadian di masa mendatang 

yang belum kita ketahui. Hal ini tidak akan bisa didapati pengetahuan atasnya 

jika hanya mengandalkan penelitian ilmiah saja. Sebab, penelitian ilmiah yang 

bercirikan sebagai pengetahuan, yang diistilahkan oleh Comte, ‘positif’ hanya 

membatasi pada objek kajian yang dapat diindrai, diukur, dan dianalisis 

wujudnya. Maka, jika kita hanya menyandarkan standar keilmiahan pada 

 
9 Disarikan dari Mabahits fii Ulum al Quran 



 

 
15 

kemampuan ilmu ‘positif’ saja, kita akan kehilangan banyak sekali ilmu-ilmu 

yang teramat penting dalam kehidupan. Seperti, kisah nabi-nabi di masa 

lampau dan kejadian di hari akhirat di masa depan. 

Di sinilah letak kemukjizatan Al Quran. Allah menginformasikan di dalam Al 

Quran berbagai kisah umat dan nabi terdahulu. Tujuan utamanya ialah untuk 

dijadikan pelajaran bagi kita di masa sekarang. Berbagai kejatuhan sekelompok 

manusia karena mengingkari Allah janganlah diikuti. Sementara, kisah-kisah 

nabi maupun orang shaleh, hendaknyalah kita jadikan teladan dalam 

kehidupan. Kisah-kisah ini, sekalipun hingga hari ini tidak kita temukan 

artefaknya, tetaplah wajib diimani karena dikisahkan di dalam Al Quran. 

Demikian pula dengan informasi mengenai hari kemudian. Mulai dari kejadian 

hari Kiamat, hari kebangkitan, hari penghitungan amal, hari penimbangan 

amal, hingga surga dan neraka beserta nikmat dan siksa yang terdapat di 

dalamnya, sekalipun itu semua hingga hari ini belum terjadi, wajib bagi kita, 

umat yang beriman, untuk meyakini kejadian-kejadian tersebut.  

Hal ghaib lainnya yang juga ada di dalam Al Quran ialah pengetahuan 

mengenai Allah. Sifat-sifat-Nya, nama-nama-Nya, dan cara kita beribadah 

kepada-Nya juga dijelaskan di dalam Al Quran.  

Demikianlah kiranya sebagian mukjizat Al Quran. 

Diturunkannya Al Quran kepada Nabi Muhammad 

Nabi Muhammad Saw. sebagai khatamul anbiya, penutup para Nabi, mendapat 

amanah risalah yang paling agung, yakni Al Quran. Al Quran turun kepada Nabi 

Muhammad dalam sebuah proses yang cukup panjang, menurut para ahli, 22 tahun 

lebih 2 bulan dan 22 hari.  

Al Quran turun pada sebuah malam yang agung, dinamai malam itu sebagai lailatul 

qadr, malam penetapan dan penuh kemuliaan, juga sebagai lailatul mubarak, malam 

penuh keberkahan. Menurut para ulama ahli tafsir, disebutkan bahwa Al Quran 

turun dalam dua tahapan. Pertama, Al Quran turun dari lauhul mahfudz ke langit 

dunia, atau baitul ‘izzah.10 Berikutnya, Al Quran itu turun dari langit dunia kepada 

Nabi Muhammad Saw. melalui perantaraan Malaikat Jibril secara berangsur-

angsur. 

 
10 Lihat misal, Tafsir Jalalain hlm. 597 atau Tafsir At Thabari Jilid 7 hlm. 549 



 

 
16 

Secara umum, turunnya Al Quran dibagi menjadi dua periode, yakni periode 

Makkiyah dan periode Madaniyah. Menurut pendapat yang paling kuat, periode 

Makkiyah ialah ayat-ayat yang turun sebelum Nabi Muhammad Saw. berhijrah, 

sementara periode Madaniyah ialah ayat-ayat yang turun sesudah Nabi Muhammad 

Saw. berhijrah. 

Pengetahuan mengenai Makkiyah dan Madaniyah ini penting, sebab akan ada 

implikasi hukum, pemahaman mengenai nasikh dan mansukh, dan lain sebagainya. 

Secara umum, satu surat turun dalam satu periode tertentu. Akan tetapi, ada 

beberapa surat yang sebagian besar turun dalam periode Makkiyah, dan sebagian 

kecil ayat turun di periode Madaniyah (misal, Surat An Najm merupakan 

Makkiyah, tapi ayat ke-32 turun pada periode Madaniyah). Begitu pula sebaliknya, 

ada surat yang sebagian besar turun dalam periode Madaniyah, dan sebagian kecil 

turun pada periode Makkiyah (misal, Surat Al Anfal adalah Madaniyah, tapi ayat 

ke-32 turun pada periode Makkiyah).11 

Begitu pula mengenai jumlah surat yang turun di dalam periode Makkiyah, 

Madaniyah, maupun yang diperselisihkan. Contoh surat yang diperselisihkan ialah 

surat Al Fatihah. Sebagian berpendapat ia turun dalam periode Makkiyah, sebagian 

yang lain berpendapat turun dalam periode Madaniyah, dan ada juga yang 

berpendapat surat itu turun dua kali, sekali sebelum hijrah, kemudian sekali lagi 

ketika sudah hijrah.12 

Surat Madaniyah ada 20 surat, yakni 

1. Al Baqarah 

2. Ali imran 

3. An Nisa 

4. Al Maaidah 

5. Al Anfal 

6. At Taubah 

7. An Nur 

8. Al Ahzab 

9. Muhammad 

10. Al Fath 

 
11 Manna Al Qaththan, Mabahits fii Ulum al Quran, hlm. 51 
12 Lihat tafsir surat Al Fatihah dalam Tafsir Al Azhar 



 

 
17 

11. Al Hujurat 

12. Al Hadid 

13. Al Mujadalah 

14. Al Hasyr 

15. Al Mumtahanah 

16. Al Jumu’ah 

17. Al Munafiqun 

18. Ath Thalaq 

19. At Tahrim 

20. An Nashr 

Surat yang diperselisihkan antara Makkiyah dan Madaniyah ada 12 surat, yakni 

1. Al Fatihah 

2. Ar Ra’d 

3. Ar Rahman 

4. Ash Shaff 

5. At Taghabun 

6. Al Muthaffifin 

7. Al Qadr 

8. Al Bayyinah 

9. Al Zalzalah 

10. Al Ikhlas 

11. Al Falaq 

12. An Nas 

Sementara, 82 surat sisanya adalah surat Makkiyah.13 

Lalu, bagaimanakah kaidah dan ciri yang digunakan untuk menetapkan Makkiyah 

dan Madaniyah? Berikut kami sarikan dari Syaikh Manna Al Qaththan,14 

Untuk surat Makkiyah, 

1. Setiap surat yang di dalamnya terdapat ayat Sajdah (ayat yang jika dibaca 

disunnahkan untuk sujud tilawah), maka itu adalah surat Makkiyah 

 
13 Manna Al Qaththan, Mabahits fii Ulum al Quran, hlm. 50 
14 Manna Al Qaththan, Mabahits fii Ulum al Quran, hlm. 59-60 



 

 
18 

2. Setiap surat yang di dalamnya terdapat lafazh ( ََّكَل), maka itu adalah surat 

Makkiyah, dan lafazh ini hanya terdapat di paruh terakhir dari Al Quran, 

disebutkan sebagaik 33 kali di dalam 15 surat. 

3. Setiap surat yang di dalamnya terdapat lafazh (النَّاس يَ ُّهَا  ا   dan tidak terdapat ,(يَّ 

lafazh (يَ ُّهَا الَّذِيْنَ آمَنُوا  ,maka itu termasuk surat Makkiyah. Kecuali surat Al Hajj (يَّ ا 

yang pada akhir dari surat itu (ayat 77) terdapat (…وَاسْجُدُوا اركَْعُوْا  آمَنُوا  الَّذِيْنَ  يَ ُّهَا  ا   ,(يَّ 
dalam kasus ini, sebagian besar ulama berpendapat bahwa ia termasuk ayat 

Makkiyah. 

4. Setiap surat yang di dalamnya terdapat kisah para nabi dan umat terdahulu, 

maka itu adalah Makkiyah, kecuali surat Al Baqarah 

5. Setiap surat yang di dalamnya terdapat kisah Adam dan Iblis, maka itu adalah 

Makkiyah, kecuali surat Al Baqarah 

6. Setiap surat yang dibuka dengan huruf hija’i, seperti Alif-Laam-Miim, Alif-

Laam-Raa, Haa-Miim, dan sebagainya, maka itu termasuk Makkiyah, kecuali 

“Az Zahrawain”, yakni surat Al Baqarah dan surat Ali Imran. Sementara itu, 

para ulama masih berbeda pendapat mengenai surat Ar Ra’du 

Sementara itu, dari segi kekhususan tema dan gaya bahasanya, surat Makkiyah 

bercirikan, 

1. Ajakan kepada Tauhid dan beribadah hanya kepada Allah saja, pembuktian 

atas risalah, penjelasan mengenai hari berbangkit dan hari pembalasan, 

peringatan mengenai hari kiamat dan kedahsyatannya, neraka beserta azabnya, 

surga beserta kenikmatannya, argumentasi terhadap kaum musyrik beserta 

penjelasannya yang masuk akal (rasional), dan ayat-ayat kauniyah 

2. Penetapan dasar-dasar umum bagi hukum syariat dan akhlak sebagai pondasi 

bagi pendirian masyarakat, pengambilan sikap yang tegas kepada kaum 

musyrik yang telah menumpahkan darah, memakan harta anak yatim secara 

zhalim, mengubur bayi perempuan hidup-hidup, dan berbagai adat istiadat 

buruk lainnya 

3. Peringatan melalui kisah para nabi dan umat-umat terdahulu, sebagai pelajaran 

yang berharga mengenai nasib orang-orang yang mendustakan sebelum 

mereka, juga untuk menghibur hati Rasulullah, sehingga beliau menjadi sabar 

dan tenang hatinya dan yakin terhadap pertolongan kepadanya 



 

 
19 

4. Lafazhnya pendek-pendek, namun kuat maknanya, mengandung pelajaran 

yang ringkas, menembus hingga ke dalam telinga, menggetarkan bagi yang 

mendengar, menakjubkan bagi qalbu, dan maknanya dikuatkan dengan 

banyaknya sumpah, seperti surat-surat yang pendek-pendek, kecuali sebagian 

kecil yang tidak. 

 

 

Untuk surat Madaniyah, 

1. Setiap surat yang di dalamnya terdapat kewajiban-kewajiban dan hukum-

hukum, maka ia Madaniyah 

2. Setiap surat yang di dalamnya terdapat peringatan kepada orang munafik, 

maka ia Madaniyah. Kecuali Al Ankabut, termasuk ke dalam Makkiyah 

3. Setiap surat yang di dalamnya terdapat perdebatan dengan ahli kitab, maka ia 

termasuk Madaniyah 

Sementara itu, dari segi kekhususan dan gaya bahasanya, surat Madaniyah 

bercirikan, 

1. Penjelasan mengenai ibadah, muamalat, hudud, urusan rumah tangga, perihal 

warisan, keutamaan berjihad, hubungan sosial kemasyarakatan, hubungan 

internasional di masa damai maupun perang, kaidah-kaidah hukum, dan 

masalah syariah 

2. Seruan kepada ahli kitab dari kalangan Yahudi maupun Nasrani, berupa ajakan 

kepada Islam, penjelasan atas penyimpangan mereka terhadap kitabullah, 

pertentangan mereka dengan kebenaran, dan perselisihan mereka setelah 

datang kepada mereka ilmu pengetahuan karena disebabkan oleh kedengkian 

sesama mereka 

3. Mengungkap jalan-jalan kemunafikan, menganalisis kejiwaan mereka, 

membuka tabir kedoknya, dan penjelasan mengenai bahaya dari mereka 

kepada agama 

4. Ayatnya panjang-panjang, dan dengan gaya bahasa yang bertujuan untuk 

memantapkan syariat dan menjelaskan maksud dan ketetapannya 

Mengenai ayat pertama dan ayat terakhir yang turun dari Al Quran, maka terdapat 

banyak pendapat dari ulama. Perihal ayat pertama yang turun, terdapat setidaknya 



 

 
20 

empat pendapat mengenai masalah ini. Pendapat pertama, yang dipilih oleh 

mayoritas ulama, ialah Al ‘Alaq 1-5. Pendapat kedua, adalah Al Mudatsir. Pendapat 

ketiga, adalah Al Fatihah. Pendapat keempat, adalah lafazh Basmalah yang 

diturunkan pada setiap awal surat.15 

Sementara itu, mengenai ayat yang terakhir turun, terdapat setidaknya terdapat 

delapan pendapat. Pertama, ialah surat Al Baqarah ayat 278. Kedua, surat Al 

Baqarah ayat 281. Ketiga, surat Al Baqarah ayat 282. Keempat, surat An Nisa ayat 

176. Kelima, surat At Taubah ayat 128-129. Keenam, Surat Al Maidah. Ketujuh, 

Surat Ali Imran ayat 195. Kedelapan, surat An Nisa ayat 93.16 Menurut Syaikh 

Wahbah az Zuhaili, pendapat yang paling shahih ialah surat Al Baqarah ayat 281, 

karena ayat tersebut turun sembilan hari sebelum haji Wada, dan diriwayatkan oleh 

banyak perawi dari Ibnu Abbas ra.17 

Dalam mempelajari makna dan kandungan Al Quran, kita juga memerlukan 

pemahaman mengenai peristiwa-peristiwa yang terjadi pada masa turunnya ayat, 

baik sebelum maupun sesudah turunnya, di mana kandungan ayat tersebut 

berkaitan/dapat dikaitakan dengan peristiwa itu, atau disebut sebagai Asbabun 

nuzul. Penting untuk digarisbawahi, bahwa asbabun nuzul bukan menunjukkan 

adanya sebab-akibat, karena bila ada peristiwa yang menjadi ‘sebab’ turunnya ayat, 

maka apabila peristiwa itu tidak terjadi, ayat tidak akan turun. Sementara, Al Quran 

merupakan sesuatu yang qadim (tidak didahului oleh sesuatu), bukan sesuatu yang 

hadits (baru).18  

Pengetahuan mengenai asbabun nuzul ini dapat diperoleh melalui tiga sumber. 

Pertama, berasal dari riwayat yang langsung kepada Nabi Muhammad Saw. Kedua, 

berasal dari riwayat yang sampai kepada para sahabat. Ketiga, menyandarkan 

kepada pendapat para tabi’in jika riwayatnya sharih (bisa diterima).19 

Pemahaman asbabun nuzul ini penting, khususnya dalam pengambilan hukum. 

Sebelum dijadikan produk hukum, umumnya akan diperhatikan mengenai 

keterikatan antara teks ayat dengan konteks turunnya. Walaupun demikian, para 

ulama pada umumnya berpegang pada kaidah (السبب اللفظ، لا بخصوص  بعموم   ibroh‘ ,(العبرة 

 
15 Muhammad Afifuddin Dimyathi, Mawarid al Bayan fii Ulum al Quran, hlm. 25 
16 Ibid., hlm. 28 
17 Wahbah Az Zuhaili, Tafsir Al Munir jilid 1, hlm. 21 
18 M. Quraish Shihab, Kaidah Tafsir, hlm. 235-236 
19 Muhammad Afifuddin Dimyathi, Mawarid al Bayan fii Ulum al Quran, hlm. 31 



 

 
21 

diambil dari lafazh secara umum, bukan dari sebab khususnya. Sehingga, 

pengambilan hukum akan bersifat umum, kecuali ada keterangan lain yang 

mengkhususkannya. 

Lebih jauh lagi, bila ingin memahami Al Quran hingga mengambil hukumnya, 

penting kiranya untuk mengetahui tentang nasikh dan mansukh. Naskh artinya 

adalah menyalin atau menghapus. Dalam kacamata syariat, naskh bermakna 

pembatalan hukum syar’i sebagai akibat hadirnya hukum syar’i yang baru yang 

bertolak belakang dengan hukum syar’i sebelumnya. Nasikh adalah ayat yang 

menghapus hukum, sementara mansukh adalah ayat yang dihapus hukumnya. 

Dalam hal ini, perlu digarisbawahi bahwa pembatalan hanya berlaku pada ayat-ayat 

hukum. Sementara untuk ayat-ayat seputar akidah, tidak mengenal adanya 

pembatalan. Dasar dari adanya nasikh dan mansukh ini adalaha Al Baqarah ayat 

106.20 

Salah satu contoh populer dari adanya nasikh dan mansukh adalah mengenai 

pengharaman minuman keras (khamr) secara bertahap. Mulanya, turun surat An 

Nahl ayat 67, yang mengisyaratkan adanya keburukan dari minuman yang 

memabukkan. Kemudian, turun surat Al Baqarah ayat 219, yang menjelaskan 

bahwa khamr itu terdapat dosa besar dan ada manfaat, tetapi dosanya lebih besar 

daripada manfaatnya. Selanjutnya, turun surat An Nisa ayat 43, mengenai larangan 

minum khamr apabila hendak shalat. Terakhir, turun surat Al Maidah ayat 91 yang 

melarang secara total minum khamr. Dari sini, dapat dipahami bahwa turunnya satu 

ayat yang berisi hukum yang baru, akan membatalkan hukum dari ayat yang lama.21 

Meski demikian, adanya hukum yang dibatalkan bukan berarti merupakan bentuk 

ketidaksempurnaan Al Quran atau ketidaktahuan Allah dalam menetapkan hukum. 

Allah Mahasuci dari dugaan semacam itu. Menurut para ulama, adanya nasikh dan 

mansukh ini merupakan bentuk tadarruj atau penahapan dalam penetapan hukum, 

supaya tidak terasa berat dalam beragama. Sementara itu, bagi kita yang ada ketika 

Al Quran sudah lengkap, maka hukum terakhirlah yang berlaku. 

Al Quran dan Bahasa Arab 

 
20 M. Quraish Shihab, Kaidah Tafsir, hlm. 283 
21 M. Quraish Shihab, Kaidah Tafsir, hlm. 291-293 



 

 
22 

Dalam pembahasan mengenai mukjizat Al Quran, sudah sedikit disinggung 

mengenai penggunaan bahasa Arab dalam Al Quran. Para ulama bersepakat, 

bahwa Al Quran turun dalam bahasa Arab. Seluruh kosa kata di dalam Al Quran 

juga berbahasa Arab. Demikian yang dikatakan oleh Imam At Thabari.  

Walaupun demikian, menurut pendapat Buya Hamka, ada kosa kata dalam bahasa 

Arab di dalam Al Quran itu yang diserap dari bahasa lain, salah satunya dari 

kepulauan Indonesia di masa lampau. Pendapat beliau ini dapat kita temui pada 

saat menafsirkan surat Al Insan ayat ke-5,  

 

نَّ   ( ٥) كَافُ وْراً  مِزاَجُهَا  كَانَ   كَاْ س    مِنْ  يَشْرَبُ وْنَ  الابَْ راَرَ  إِ
“Sesungguhnya orang-orang yang berbuat kebajikan akan meminum dari piala yang 

campurannya adalah kaafuur” 

Menurut beliau, ada perbedaan antara kafuur (كفور) dengan kaafuur ( كافور). Kafuur 

artinya adalah tidak tahu berterima kasih, alias kafir. Sementara kaafuur adalah 

kapur atau kamver. Yakni, zat putih dan wangi, yang keluar dari pohon kayu, yang 

banyak tumbuh di hutan-hutan pulau Sumatera. Khususnya, di rimba-rimba 

sebelah pantai Barus banyak terdapat tanaman itu, sehingga dinamai “kapur 

barus”.  

Lebih jauh, menurut beliau, adanya ayat ini adalah bukti bahwa interaksi antara 

orang-orang di kepulauan Nusantara dengan semenanjung Arabia sudah sangat 

lama, bahkan kata kaafuur ini pun telah dikenal dalam bahasa Arab Quraisy, yang 

menjadi bahasa Al Quran turun. 

Perihal penerjemahan Al Quran, pada awalnya dipandang tidak diperlukan, karena 

pada masa lalu Islam baru menyebar di sekitar kawasan Semenanjung Arabia. 

Meski demikian, ketika Islam semakin meluas, menyebar hingga ke berbagai 

belahan bumi, ditambah lagi banyak di antara umat Islam yang tidak cakap dalam 

berbahasa Arab, sehingga pesan-pesan Al Quran tidak sampai masuk ke dalam diri 

mereka, maka penerjemahan dipandang perlu. Tetapi, penerjemahan itu tetap ada 

batasnya. 

Pegangan pertama, bahwa terjemahan Al Quran ke bahasa mana pun, bukanlah 

menjadi Al Quran itu sendiri. Al Quran tetap yang berbahasa Arab, sementara 



 

 
23 

terjemahan itu hanyalah interpretasi Al Quran ke dalam bahasa setempat. Kedua, 

penerjemahan itu setidaknya ada dua macam. Pertama ialah terjemah harfiah, 

menerjemahkan satu persatu kata dan kalimat di dalam Al Quran ke bahasa lain. 

Penerjemahan semacam ini dipandang mustahil, karena setiap bahasa memiliki 

struktur gramatikal tersendiri. Selain itu, tidak semua kosa kata dalam bahasa Arab 

yang ada di dalam Al Quran, dimiliki oleh bahasa lain. Begitu pula sebaliknya. Hal 

ini disebabkan bahwa bahasa merupakan bagian dari kebudayaan, yang 

berkembang sesuai dengan keadaan setempat. Terlebih lagi, Bahasa Arab sebagai 

bahasa Al Quran memiliki kekayaan kosa kata yang sangat luar biasa. Artinya, 

ketika diterjemahkan ke dalam bahasa lain, akan ada keterbatasan kemampuan 

untuk menampung maknanya.  

Pembukuan Al Quran 

Ketika Al Quran turun, ia tidaklah turun secara sekaligus dalam bentuk seperti 

sebuah buku. Akan tetapi, Al Quran turun secara berangsur-angsur sejak wahyu 

pertama hingga yang terakhir. Turunnya Al Quran disebut sekira 23 tahun. Urutan 

turunnya ayat-ayat Al Quran pun tidak dari Al Fatihah hingga An Nas. Akan tetapi, 

terkadang ada yang langsung diturunkan satu surat secara utuh, ada pula yang 

sebagian dan sebagian yang lain di kemudian hari.  

Urutan surat dan ayat yang ada pada saat ini ialah ketika Al Quran dihimpun dan 

dibukukan dalam sebuah mushaf yang baku setelah Nabi Muhammad meninggal. 

Ketika itu, jika wahyu turun, maka beliau membacakannya di hadapan para 

sahabat. Kemudian, para sahabat itu pun menghapalkannya dan sebagian yang lain 

ada pula yang menuliskannya dengan media pelepah kurma, tulang belulang, atau 

kulit binatang. Tidak jarang, para sahabat menyetorkan hapalannya kepada Nabi 

untuk dikoreksi jika ada kesalahan. Nabi Muhammad pun setiap bulan Ramadhan 

selalu menyetorkan bacaannya kepada Malaikat Jibril. Hal ini dilakukan dengan 

maksud menjaga kemurnian dan keaslian bacaan Al Quran. 

Pada masa khalifah Abu Bakar, beliau mulai membentuk sebuah panitia 

pengumpulan Al Quran. Sebabnya, di masa kekhalifahannya terjadi perang 

Yamamah dan 70 sahabat penghapal Al Quran meninggal di medan jihad. Sahabat 

Umar pun menyampaikan kekhawatiran akan hilangnya Al Quran karena para 

sahabat berguguran dalam perang. Maka, Abu Bakar pun memulai kodifikasi Al 

Quran, setelah sebelumnya sempat menolak karena hal itu tidak pernah dilakukan 



 

 
24 

oleh Nabi Muhammad. Abu Bakar memerintahkan Zaid bin Tsabit sebagai ketua 

panitia pengumpulan mushaf Al Quran. Akan tetapi, usaha kodifikasi pada masa 

Abu Bakar itu tidak sampai dibukukan secara baku dalam bentuk mushaf, karena 

masa pemerintahannya yang terbilang cukup singkat, hanya 2 tahun, selain beliau 

juga berfokus pada stabilitas umat pasca meninggalnya Nabi..  

Usaha pun dilanjutkan pada masa kekhalifahan Utsman bin Affan. Beliau melihat 

dengan semakin meluasnya area kekuasaan umat Islam, semakin besar pula 

kebutuhan untuk mempelajari Al Quran dengan baik. Sebab, meluasnya wilayah 

membuat semakin beragamnya dialek dan cara pelafalan huruf di dalam Al Quran. 

Untuk mencegah terjadinya perang karena klaim pemegang otoritas bacaan Quran, 

Utsman bin Affan kemudian mengumpulkan seluruh bacaan dan menyeleksinya 

pada riwayat yang sahih saja. Dikumpulkanlah itu semua dan disatukan dalam 

sebuah mushaf yang disebut Mushaf Al Imam. Mushaf inilah yang kemudian 

diperbanyak untuk disebarkan ke seluruh wilayah kekuasaan umat Islam pada saat 

itu. 

Dari sini, dapat dipahami bahwa kodifikasi Al Quran atau Jam’ul Quran terjadi tiga 

kali. Pertama ialah pada masa Nabi Muhammad Saw. Kedua pada masa Abu Bakar 

Ash Shiddiq. Ketiga ialah pada masa Utsman bin Affan.22  

Akan tetapi, pada saat itu, penulisan Al Quran baik pada masa Nabi Muhammad, 

Abu Bakar, maupun Utsman, masih dilakukan secara sederhana. Penulisan itu 

masih belum menggunakan tanda baca seperti yang dikenal sekarang. Pemberian 

tanda baca (syakal) baru dilakukan pada masa khalifah Abdul Malik bin Marwan 

dari Dinasti Umayyah. Sementara itu, yang berjasa memberikan tanda titik di Al 

Quran, yang berguna untuk membedakan antara misalnya huruf ba, ta, dan tsa, 

ialah Abu Aswad Ad Duali dan menurut pendapat lain ialah Yahya bin Umar.23 

Keutamaan Al Quran 

Menurut Syaikh Yusuf Al Qardhawi, ada beberapa keutamaan ada beberapa 

keutamaan dari Al Quran24 

Pertama, Al Quran merupakan kitab yang diturunkan oleh Allah. Seluruh isi Al 

Quran adalah firman Allah. Karenanya, semua isinya pastilah mengandung 

 
22 Pengantar Studi Ilmu Al Quran, hlm. 151-171 
23 Tafsir Al Quran Al ‘Adzhim, hlm. 50 
24 Yusuf Al Qardhawi, Bagaimana Berinteraksi dengan Al Quran, (Jakarta: Al Kautsar, 2000). 



 

 
25 

kebenaran. Malaikat Jibril diutus untuk menyampaikan Al Quran kepada Nabi 

Muhammad. Kemudian, Nabi Muhammad ditugaskan untuk menyampaikan 

kepada manusia lainnya, lafazh sekaligus maknanya, dan dicontohkan pula dalam 

kehidupan beliau.  

Kedua, Al Quran merpakan kitab yang terpelihara. Lafazh Al Quran tidak pernah 

berubah dari zaman ke zaman. Allah sendiri yang menjanjikan akan 

memeliharanya, sebagaimana firman-Nya di surat Al Hijr ayat 9, 

 

نَّ  نَّ  وَ  الذكِّْرَ  نَ زَّلْنَا نََْنُ  إِ  (٩) لحَٰفِظُوْنَ   لَه إِ
“Sesungguhnya Kamilah yang menurunkan Al Quran, dan pasti Kami (pula) yang 

akan memeliharanya” 

Para penghapal Al Quran (huffazh) jumlahnya tidak pernah berkurang, bahkan 

terus bertambah. Merekalah yang oleh Allah diamanahi menjaga Al Quran. Banyak 

orang yang sejak dahulu ingin mengubah Al Quran, tetapi selalu gagal usahanya. 

Ada juga yang ingin memusnahkan Al Quran dengan membakar kitabnya, tetapi 

justru mereka yang celaka di akhir hidupnya. Sekalipun mushaf itu terbakar, maka 

sesungguhnya Al Quran itu tetap terjaga di dalam ingatan para penghapalnya.  

Ketiga, Al Quran merupakan kitab yang memiliki banyak mukjizat. Perihal 

mukjizat Al Quran, sudah dibahas di bagian sebelumnya. 

Keempat, Al Quran merupakan kitab yang menjelaskan dan dimudahkan. Telah 

hadir kepada kita berbagai penafsiran atas Al Quran, dari zaman para sahabat 

hingga hari ini. Al Quran semakin menjelaskan berbagai keagungan Allah kepada 

kita. Penjelasan mengenai tafsir Al Quran akan dilakukan pada bagian setelah ini. 

Kelima, Al Quran merupakan kitab yang meliputi semua sisi agama. Baik sisi 

aqidah, syariat, maupun akhlak. Semuanya pun telah dicontohkan oleh Nabi 

Muhammad.  

Terakhir, Al Quran merupakan kitab yang cocok untuk semua manusia di semua 

zaman. Tidak pernah Al Quran itu out of date sehingga perlu dilakukan update. 

Seluruh firman Allah di dalam Al Quran sudah final. Meskipun Al Quran itu 

berbahasa Arab, bukan berarti hanya cocok bagi orang Arab saja. Buktinya, ahli Al 

Quran itu tidak semuanya orang Arab.  



 

 
26 

Tafsir Al Quran 

Sebagai seorang muslim yang mengimani Al Quran, sudah sepatutnya berupaya 

untuk memahami Al Quran ini. Pemahaman kita terhadap Al Quran ialah melalui 

penjelasan-penjelasan yang disampaikan oleh para ulama yang disebut dengan 

tafsir. Secara bahasa, menurut Khalid al Akk dalam kitabnya, Ushul at Tafsir wa 

Qawa’iduh, arti dari tafsir ialah الٕاظهار و   penyingkapan dan penerangan.25 ,الكشف 

Sementara menurut Khalid bin Utsman al-Sabt, makna secara bahasa ialah   الكشف
البيان   yang artinya juga tidak jauh berbeda yakni penyingkapan dan penjelasan.26 ,و 

Dalam kamus Lisanul ‘Arab, dijelaskan bahwa tafsir berarti mengungkap sesuatu 

yang tertutup. Kamus Al Munawwir menerangkan bahwa kata فسر bermakna 

memeriksa, memperhatikan, menerangkan, dan memperlihatkan.  

Secara istilah, menurut Az Zarkasyi tafsir ialah27 

 التفسيْ علم  يفُهَم به كتابُ الله المنزَّلُ على نبَيه محمد، وبيان معانيه، واستخراج ا حكامه وحكمته 
“Ilmu tafsir adalah ilmu yang membantu untuk memahami Kitabullah yang 

diturunkan kepada Nabi-Nya, Muhammad Saw., penjelasan dan makna-maknanya, 

dan mengeluarkan darinya hukum-hukum dan hikmah.” 

Sementara itu, menurut Khalid al Akk 

نها   و  الآية  معنى  توضيح    دلالة   عليه  يدل  بلفظ  فيه  نزلت  الذي  السبب  و   قصتها   و  شا 
 ظاهرة

“Penjelasan makna dari ayat-ayat dan berbagai konsekuensinya, kisah-kisahnya, 

dan sebab-sebab dari turunnya dengan lafazh yang menunjukkan pada konsep-

konsep yang jelas” 28 

Selain ilmu tafsir, terdapat juga kaidah-kaidah tafsir (ْالتفسي  Menurut Khalid .(قواعد 

bin Utsman al-Sabt, kaidah tafsir adalah: 

 
25 Khalid Al Akk, Ushul at Tafsir wa Qawa’iduhu, (Beirut: Dar an Nafais, 1968), hlm. 30 
26 Khalid Utsman al-Sabt, Qawa’id at Tafsir, (al Jizah: Dar Ibn ‘Affan, 1999), hlm. 25 
27 Al Itqaan, hlm. 760 
28 Ushul at Tafsir wa Qawa’iduhu, hlm. 30 



 

 
27 

  الاستفادة  كيفية  معرفة  و  العظيم  القرآن  معاني  استنباط  إلى  بها  يتُوصل   التي  الكلية  الاحكام
 منها

“aturan-aturan umum yang digunakan untuk memaknai Al Quran al ‘Azhim serta 

cara untuk menerapkan aturan-aturan tersebut”29 

Jadi, untuk dapat menafsirkan suatu ayat, ahli tafsir juga perlu untuk memperdalam 

kaidah tafsir agar dalam menafsirkan Al Quran semakin baik. Beberapa buku yang 

membahas mengenai kaidah tafsir di antaranya ialah Al Itqaan fii ‘Ulum al Quran 

karya Imam Jalaluddin as Suyuthi, Ushul at Tafsir wa Qawa’iduhu karya Khalid al 

Akk, Qawa’id at Tafsir karya Khalid Utsman al-Sabt, Kaidah Tafsir karya Quraish 

Shihab, dan Kaidah-Kaidah Tafsir karya Salman Harun. 

Secara umum, cara untuk menafsirkan Al Quran terbagi dua. Pertama, tafsir 

dengan riwayat (bil ma’tsur) yakni menafsirkan Al Quran dengan ayat Al Quran lain, 

kemudian dengan hadits Nabi, dan dengan pendapat para sahabat serta tabi’in. 

Contoh dari tafsir bil ma’tsur ini ialah Jaami’ al Bayaan ‘an ta’wiil Aay Al Quraan karya 

Imam Abu Ja’far Ath Thabari dan Tafsiir Al Quraanil ‘Adzhiim karya Imam Abu 

Fida Ismail ibn Katsir. Kedua, ialah tafsir bir ra’yi atau dengan rasio. Contoh dari 

tafsir dengan corak ini ialah Tafsir Al Kasysyaf ‘an haqaiq Ghawamidh At Tanzil wa 

‘Uyun Al Aqawil fi Wujuh At Ta’wil karya Imam Az Zamakhsyari dan Tafsir Jalalain 

karya Imam Jalaluddin Al Mahalli dan Imam Jalaluddin As Suyuthi. Menyikapi 

tafsir bil ra’yi, Syaikh Mahmud Al Khaththan mengingatkan untuk berhati-hati agar 

tidak terjerumus pada paham yang menyimpang. Seperti Tafsir Al Kasysyaf yang 

cenderung pada pemikiran Mu’tazilah namun memiliki keluasan dalam segi 

kebahasaan karena Imam Az Zamakhsyari ialah seorang ahli balaghah dan 

ma’ani.30 

Sementara itu, terkait dengan metodologi tafsir, umumnya para penafsir tergolong 

menjadi dua. Pertama, ialah metode tahlili yakni metode analitis yang menganalisis 

ayat Al Quran secara menyeluruh dan berurutan dari Surat Al Fatihah sampai 

dengan surat An Nas. Kedua, ialah metode maudhu’i,yakni metode tematik dengan 

mengumpulkan ayat-ayat Al Quran yang membahas tema-tema tertentu. Seperti 

 
29 Qawa’id at Tafsir, hlm. 29 
30 Pengantar Studi Ilmu Al Quran, hlm. 434-460 



 

 
28 

Ar Raghib Al Ashfahani yang menulis Mu’jam Mufrodat fil Quran yang berisi kosa 

kata dalam Al Quran, Abu Ja’far An Nahhas yang menulis An Nasikh wa Mansukh 

yang membahas mengenai nasikh dan mansukh di dalam Al Quran.31  

Selain kitab tafsir klasik, kita juga mengenali kitab tafsir modern yang umumnya 

sudah menggabungkan beberapa corak dan metodologi penafsiran. Beberapa di 

antaranya ialah Al Jawahir fi Tafsir Al Quran karya Syaikh Tanthawi Jauhari, seorang 

pengajar di Darul Ulum Mesir, Tafsir Al Manaar karya Syaikh Muhammad Abduh 

dan Rasyid Ridha, seorang pejuang modernisme Islam dari Mesir, Tafsir fii Zhilaalil 

Quran karya Sayyid Quthb, seorang aktivis Ikhwanul Muslimin, dan Tafsir Al Muniir 

karya Syaikh Wahbah Az Zuhaili, seorang ahli Fiqih dan Al Quran dari Syria.  

Di Indonesia, beberapa ulama tanah air juga telah menuliskan berbagai kitab tafsir. 

Di antaranya ialah Marah Labid li Kasyfi Ma’aani Al Quraan Al Majiid karya Syaikh 

Muhammad bin Umar atau yang lebih dikenal dengan Imam An Nawawi Al 

Bantani, Tafsir Al Azhar karya Buya Haji Abdul Malik Karim Amrullah (HAMKA), 

seorang ulama penggerak organisasi Muhammadiyah yang juga ketua MUI 

pertama, dan Tafsir Al Misbah karya Prof. M. Quraish Shihab, pakar ilmu Al Quran 

di Indonesia. 

Tadabbur Al Quran 

Selain melalui tafsir Al Quran, yang membutuhkan berbagai macam persyaratan, 

pemahaman kita terhadap Al Quran dapat pula melalui Tadabbur Al Quran.  

Secara bahasa, tadabbur ّتدبر berasal dari kata د ب ر yang artinya adalah ‘menunjuki 

pada akhir dari sesuatu dan yang ada sesudahnya.32 Khalid Utsman as Sabt 

menjelaskan, bahwa makna tadabbur al Quran adalah memperhatikan apa-apa 

yang ada di bali lafaazh, berupa makna, pelajaran, dan tujuannya, yang dengan itu 

dapat disarikan ilmu-ilmu yang bermanfaat dan amalan-amalan yang 

membersihkan (diri yang menadabburinya).33 

Tadabbur Al Quran ialah memikirkan dan merenungi ayat-ayat Al Quran untuk 

dapat memahami makna, hikmah atau pun maksudnya. Tadabbur Al Quran juga 

 
31 Ibid,hlm. 430 
32 Mu’jam Maqayis al Lughah, Jilid 2, hlm. 324-325 
33 Al Khulashah fii Tadabbur al Quran al Karim, hlm. 13 



 

 
29 

terkadang diartikan sebagai mengamalkan Al Quran karena itulah buah 

daripadanya.34 

Meskipun Al Quran merupakan kitab suci yang memiliki keindahan bahasa, makna 

yang mendalam, serta mengandung berbagai mukjizat, bukan lantas kitab ini tidak 

bisa dipahami sama sekali oleh manusia. Beberapa orang liberalis ada yang berkata 

bahwa Al Quran itu menggunakan bahasa “langit” sehingga tidak boleh ada 

seorang pun yang boleh menafsirkan dan karenanya semua penafsiran terhadap Al 

Quran menjadi relatif. Pandangan seperti ini selain tidak relevan, juga 

menunjukkan ketiadaan ilmu mengenai Al Quran pada yang mengucapkannya. Asy 

Syathibi berkata, “Meskipun Al Quran itu membuat orang-orang fasih tidak 

berkutik dan melemahkan para ahli balaghah untuk membuat seperti Al Quran, 

hal ini tidak lantas menjadikan Al Quran itu keluar dari tata bahasa Arab  yang 

biasa diucapkan orang Arab, sebagai kemudahan dari Allah untuk memahami 

perintah dan larangan di dalamnya.35 

Beberapa ayat Al Quran yang memerintahkan tadabbur Al Quran, di antaranya, 

ا ) ا كَثِيًًْۭ  ( ٨٢أفََلََ يَ تَدَب َّرُونَ ٱلْقُرْءَانَۚ  وَلَوْ كَانَ مِنْ عِندِ غَيِْْ ٱللََِّّ لَوَجَدُوا۟ فِيهِ ٱخْتِلَٰفًًۭ
“Maka apakah mereka tidak menadabburi (memperhatikan) Al Quran? Kalau kiranya Al 

Quran itu bukan dari sisi Allah, tentulah mereka mendapat pertentangan yang banyak di 

dalamnya.” (An Nisa ayat 82) 

Yang dimaksud yatadabbaruuna dalam ayat ini ialah yata’maluuna (merenungkan)36 

atau yandzhuruuna (memperhatikan).37 

Syaikh Mutawalli asy Sya’rawi dalam tafsirnya menjelaskan, bahwa ayat-ayat yang 

dimulai dengan kata  ََأفََل, seperti pada ayat ke-82 dari Surat An Nisa ini, 

menunjukkan adanya hal yang perlu mendapatkan perhatian bersama. Menurut 

beliau, meski kata afalaa diartikan sebagai kalimat tanya, pada hakikatnya 

memberikan perintah kewajiban kepada kita untuk menadabburi Al Quran. 

 
34 Panduan Tadabbur Al Quran, hlm. 45 
35 Ibid, hlm. 47 
36 Tafsir Jalalain 
37 Tafsir Al Muyassar 



 

 
30 

Perintah tadabbur Al Quran ini seiring dengan perintah untuk tafakkur, tadzakkur, 

ta’allum, dan ta’aqqul yang juga berulang kali disebutkan dalam Al Quran.38 

ب َّرُوٓا۟ ءَايَٰتِهِۦ وَليَِ تَذكََّرَ أوُ۟لُوا۟ ٱلْْلَْبَٰبِ )  كَ  ليَِّدَّ  ( ٢٩كِتَٰب  أنَزلَْنَٰهُ إِليَْكَ مُبرَٰ

“Ini adalah sebuah kitab yang Kami turunkan kepadamu penuh dengan berkah supaya mereka 

menadabburinya (memperhatikan ayat-ayatnya) dan supaya mendapat pelajaran orang-orang 

yang mempunyai fikiran.” (Shad ayat 29) 

Yang dimaksud li yatadabbaru ialah li yatafakkaruu fii aayaatihi (untuk memikirkan 

ayat-ayatnya).39 

 

 

Nabi Muhammad Saw. bersabda yang diriwayatkan oleh Bukhari,  

يََرُْقُ السَّهْمُ مِنَ يََْرجُُ نَس  مِنْ قَ بْلِ الْمَشْرقِِ يَ قْرَءُوْنَ الْقُرْآنَ لَا يَُُاوِزُ تَ راَقِيْهِمْ يََرْقُُ وْنَ مِنَ الدِّيْنِ كَمَا  

 الرَّمِيَّةِ 
Akan ada manusia yang keluar dari timur, mereka membaca Al Quran, namun tidak sampai 

melewati kerongkongan. Mereka melesat (meninggalkan) agama seperti anak panah yang 

melesat dari busurnya. 

Maksudnya, mereka membaca Al Quran namun tidak meresapinya ke dalam hati 

sehingga tidak mengetahui maknanya dan tidak mengamalkannya.40 Untuk itulah, 

diperlukan adanya upaya untuk melakukan tadabbur atas ayat-ayat Allah yang 

terdapat di dalam Al Quran. 

Allah Swt. berfirman di dalam surat An Naml ayat pertama, 

بِيٍن ) ءَانِ وَكِتاَبٍ مُّ لكقُرك
 
تُ ٱ َ ءَايَ َٰ  (١طسٓ ۚ تِلْك

Thaa Siin, Inilah ayat-ayat Al Quran dan kitab yang jelas. 

Menurut Ibnu Jarir at Thabari dalam tafsirnya, dijelaskan bahwa yang dimaksud 

oleh ayat ini, penjelasan dari al Quran akan didapat oleh orang-orang yang 

 
38 Tafsir Asy Sya’rawi, hlm. 2468 
39 Tafsir Al Muyassar 
40 Ibid, hlm.213 



 

 
31 

menadabburinya.41 Untuk itu, hasil dari tadabbur ialah kita dapat memahami 

penjelasan dari ayat Al Quran yang dimaksud. 

Faidah Tadabbur Al Quran 

Dr. Khalid Abdul Karim Al Lahim dan Dr. Asma binti Rasyid Ar Ruwaisyid 

menuliskan dalam bukunya, Panduan Tadabbur Al Quran, setidaknya terdapat 4 

faidah (keutamaan) dari tadabbur Al Quran, 

1. Teguh di atas agama Allah. 

2. Terwujudnya keabsahan amal kemudian diterima Allah 

3. Mendapatkan keyakinan yang mendorong untuk beramal 

4. Mendapatkan pelajaran yang bermanfaat untuk sekarang atau nanti 

Demikianlah beberapa perkenalan kita dengan Al Quran. Insya Allah, dengan kita 

mengenali Al Quran, kita akan semakin termotivasi untuk mendalami kandungan 

maknanya, sehingga menjadi petunjuk bagi kehidupan keseharian.  

Tadabbur Surat Al Fatihah 

 الدِّيْنَ   يَ وْمِ   مٰلِكِ (  ٣)  الرَّحِيْمِ   الرَّحْْٰنِ (  ٢)  الْعٰلَمِيْنَ   رَبِّ   لِلَِّّٰ   اَلْحمَْدُ (  ١)  الرَّحِيْمِ   الرَّحْْٰنِ   اللهِ   بِسْمِ 
كَ (  ٤) كَ   وَ   نَ عْبُدُ   اِيَّّ راَطَ   اِهْدِنَ (  ٥)  نَسْتَعِيْنُ   اِيَّّ  انَْ عَمْتَ   الَّذِيْنَ   صِراَطَ (  ٦)  الْمُسْتَقِيْمَ   الصِّ

 (٧) الضَّآلِّيْنَ  لَا  وَ  عَلَيْهِمْ  الْمَغْضُوْبِ  غَيِْْ  عَلَيْهِمْ 
1. Dengan nama Allah Yang Maha Pengasih, lagi Maha Penyayang 

2. Segala puji bagi Allah, Tuhan semesta alam 

3. Yang Maha Pengasih, Maha Penyayang 

4. Pemilik hari pembalasan 

5. Hanya kepada Engkaulah kami menyembah dan hanya kepada Engkaulah kami mohon 

pertolongan 

6. Tunjukilah kami jalan yang lurus 

 
41 Tafsir Ath Thabari, Jilid 5, hlm. 545 



 

 
32 

7. (yaitu) jalan orang-orang yang telah Engkau beri nikmat kepada mereka, bukan (jalan) 

mereka yang dimurkai dan bukan (pula jalan) mereka yang sesat. 

 

Seputar Al Fatihah 

Kita semua pasti mengenal surat Al Fatihah. Dalam sehari semalam, sekurang-

kurangnya, surat ini kita ulang 17 kali dalam setiap rakaat Shalat. Belum lagi dalam 

tradisi masyarakat kita, surat Al Fatihah sering dibacakan ketika hendak memulai 

suatu kegiatan. Tentu, dengan terus menerus diulangnya surat ini, pasti memiliki 

kandungan yang luar biasa. Mari kita pelajari sedikit kandungannya. 

Mengenai sebab turunnya, dalam Tafsir Al Azhar karya Buya Hamka, disebutkan 

ada tiga pendapat mengenai waktu turunnya surat ini. Pendapat pertama 

mengatakan surat ini turun di Makkah. Sebagai surat pertama yang turun secara 

lengkap dari awal hingga akhir. Pendapat kedua mengatakan surat ini turun di 

Madinah. Sementara pendapat yang ketiga menyebut, dua kali surat ini turun. 

Sekali di Makkah dan sekali lagi di Madinah. 

Surat Al Fatihah bermakna pembuka. Sebab, surat ini berada di urutan terdepan 

dalam kitab Al Quran. Sehingga, dikenallah ia dengan sebutan fatihatul kitaab, 

pembuka kitab. Surat ini juga senantiasa diulang, dalam sehari berkali-kali dibaca. 

Maka dikenallah ia dengan sebutan as-sab’ul masani, tujuh yang berulang. Surat ini 

juga berisi pokok-pokok kandungan Al Quran, maka disebutlah ia dengan ummul 

quran, induknya Al Quran. 

Penamaan ini diindikasikan dalam firman Allah di surat Al Hijr ayat 87, ( َنٰك وَلَقَدْ ءَاتَ ي ْ

نَ الْمَثاَنِِ وَالْقُرْءَانَ ٱلْعَظِيمَ  عًا مِّ  Surat ini disebut sebagai ash shalat, berdasarkan pada hadits .(سَب ْ

( وَلعَِبْدِيْ  نِصْفَيْنِ  عَبْدِيْ  بَيْنَ  وَ  بَ يْنِِْ  الصَّلََةَ   ,Surat ini juga dikenal dengan nama al hamdu .(  قَسَمْتُ 

karena di dalamnya terdapat zikir berupa kalimat tahmid pada ayat kedua. Disebut 

juga sebagai Al Quran Al ‘Azhim, karena surat ini mencakup makna global dari isi 

Al Quran secara keseluruhan. Dikenal juga sebagai asy syifaa, berdasarkan pada 

hadits ( ِّفاتحة الكتاب شفاء  مِن كلّ سُم). Surat ini juga dikenal dengan nama al asaas, karena di 

dalamnya terdapat asas/dasar-dasar dari Al Quran. 

Tema inti dari surat Al Fatihah tentulah perihal Tauhid. Sebab, tauhid itulah inti 

dari ajaran agama kita. Selain tauhid, surat ini juga berisi kesaksian dan 



 

 
33 

pengharapan yang kita semua inginkan, yakni petunjuk dalam kehidupan. Insya 

Allah, bagian ini akan dapat lebih jelas ketika kita mulai mengambil hikmah dari 

ayat-ayat di bagian berikutnya. 

Menurut Syaikh Nawawi al Bantani, dalam tafsirnya, Marah Labid li Kasyfi Ma’na 

Al Quran al Majiid, ada empat pokok bahasan dalam surat Al Fatihah. Pertama, 

ilmu ushul/dasar-dasar agama, yang termasuk di dalamnya pembahasan 

ilahiyah/ketuhanan dalam ayat (الرَّحِيْم الرَّحْْٰنِ  الْعٰلَمِيْنَ  رَبِّ  لِلَِّّٰ   pembahasan ,(اَلْحمَْدُ 

nubuwwah/kenabian dalam ( ْالَّذِيْنَ انَْ عَمْتَ عَلَيْهِم), dan pembahasan negeri akhirat dalam 

ayat ( َالدِّيْن يَ وْمِ   Kedua, ilmu furu’/cabang-cabang agama dan keagungan nilai .(مٰلِكِ 

ibadah. Termasuk di dalamnya secara mâliyah (harta benda) dan badaniyah 

(lahir/jasmani), yang keduanya merupakan bagian dari kehidupan, seperti muamalat 

dan munakahat. Hal ini tecermin dalam ayat ( ُنَ عْبُد كَ   Ketiga, ilmu mengenai .(اِيَّّ

pemahaman yang sempurna, yakni ilmu akhlak, yang di dalamnya termasuk 

istiqomah di atas jalan kebenaran. Hal ini diisyaratkan pada ( ُنَسْتَعِيْن كَ  اِيَّّ  dan (وَ 

komitmen di atas syariah secara penuh pada ( َراَطَ الْمُسْتَقِيْم  Terakhir, ilmu mengenai .(الصِّ

kisah-kisah umat terdahulu, baik golongan para nabi, rasul, dan orang shalih ( َالَّذِيْن
 .(غَيِْْ الْمَغْضُوْبِ عَلَيْهِمْ وَ لَا الضَّآلِّيْنَ ) dan golongan orang kafir (انَْ عَمْتَ عَلَيْهِمْ 

Pembahasan 

 ( ١بِسْمِ اِلله الرَّحْْٰنِ الرَّحِيْمِ )
Dengan nama Allah Yang Maha Pengasih, lagi Maha Penyayang 

Permulaan Al Quran, sebagaimana kita dianjurkan memulakan segala sesuatu, ialah 

dengan menyebut asma Allah. Menyebut asma Allah ini tentulah bukan tanpa 

sebab. Segala sesuatu, dengan menyebut Allah di awalnya, artinya kita mengakui 

bahwa ia hanya akan bisa terjadi atas izin Allah. Kita pun dapat melakukan sesuatu, 

apa pun itu, atas pertolongan Allah. Dan kita melakukan segala sesuatu, karena kita 

mengharap keridhoan Allah. 

Apalah lagi kita memulai membaca kitab yang sangat mulia ini. Pasti harus 

menyebut nama Allah. Kita membuka Al Quran bukan karena ingin disanjung 

teman, namun karena mengharap Allah bertambah sayang. Kita mempelajari Al 



 

 
34 

Quran bukan karena ingin dilihat orang, namun karena menginginkan limpahan 

rahmat dari Allah.  

Sebagian ulama ada yang berpendapat, bahwa turunnya surat Al Fatihah ayat 

pertama ini memberikan informasi mengenai siapa sebenarnya Tuhan yang 

disembah oleh umat Islam. Pada ayat-ayat awal yang turun, Tuhan masih disebut 

dengan kata Rabb, yang bermakna umum. Seperti di ayat pertama yang turun, iqra 

bismi rabbika. Nah, turunnya firman bismillah ini menegaskan bahwa Tuhan yang 

disembah oleh umat Islam adalah Allah, yang bersifat, utamanya, ar rahman dan ar 

rahiim. 

Di ayat ini, Allah menyebutkan dua dari sekian banyak nama-nama-Nya. Yang 

Allah sebutkan ialah ar rahman dan ar rahiim. Secara bahasa, menurut Quraish 

Shihab menukil pendapat Ibnu Faris, kedua kata ini berakar kata sama, yakni ra, 

ha, dan mim. Semua kata yang berakar dari ketiga huruf tersebut bermakna 

kelemahlembutan, kasih sayang, dan kehalusan.  

Pendapat lain juga mengatakan, kata ar rahman artinya kasih sayang yang sempurna, 

maka hanya Allah yang pantas memiliki kesempurnaan dari kasih sayang. Kasih 

sayang Allah itu diturunkan kepada semua makhluknya, tanpa terkecuali, sesuai 

dengan kadar yang ditetapkan-Nya. Kepada hewan, tumbuhan, jin, malaikat, 

manusia baik yang beriman ataupun tidak, semua diberikan kasih sayang oleh 

Allah. 

Sementara itu, kata ar rahiim, yang secara harfiah juga bermakna kasih sayang, 

memiliki makna yang berbeda. Menurut pendapat Muhammad Abduh, sifat ar 

rahiim artinya kasih sayang yang Allah berikan kepada hamba-Nya yang beriman di 

hari kemudian. Kasih sayang ini berupa dihindarkan oleh-Nya hamba yang 

beriman kepada-Nya dari siksa api neraka. 

Mengenai apakah ayat ini bagian dari surat Al Fatihah atau bukan, ulama p berbeda 

pendapat. Kelompok pertama menganggap ayat ini ayat pertama dari surat Al 

Fatihah dan surat-surat lainnya, yakni berdasarkan pada qiroah Makkah, Kufah, 

serta fuqoha dari kalangan Ibnu Mubarak dan Asy Syafi’i. Pendapat lain 

menyatakan bahwa ayat ini bukan bagian dari surat Al Fatihah, yang berdasarkan 

pada qiroah Madinah, Bushrah, Syam, dan fuqoha dari kalangan Maliki dan Al 

Awzha’i. Aplikasinya, dalam shalat-shalat dengan bacaan yang dikeraskan, bagi 

yang mengikuti pendapat mazhab Syafi’i, basmalah dibaca dengan suara keras, bagi 



 

 
35 

yang mengikuti pendapat mazhab Maliki, basmalah tidak dibaca sama sekali, 

sementara bagi pengikut pendapat mazhab Hanbali, basmalah dibaca dengan suara 

lemah.  

Konsekuensi lainnya, apabila lafazh basmalah ini menjadi bagian dari Al Fatihah, 

maka ayat ketujuhnya ialah  َصِراَطَ الَّذِيْن hingga akhir. Sementara, jika lafazh basmalah 

bukan menjadi bagian dari Al Fatihah, maka ayat ketujuhnya ialah   ِْْالْمَغْضُوْبِ عَلَيْهِمْ غَي  
hingga akhir. Demikian keterangan yang dinukil dari banyak mufassir. 

Adanya perbedaan pendapat ini penting kita pahami. Sebab dalam beberapa 

kesempatan, ada yang merasa aneh ketika imam tidak memulakan Al Fatihah 

dengan membaca basmalah. Padahal, ada ulama yang berpendapat demikian. 

Semoga, dengan kita mengetahui hal ini kita dapat sama-sama belajar, bahwa 

berbeda pendapat itu sudah sangat biasa, bahkan di kalangan ulama. Dan tidak 

boleh mengklaim pendapatnya paling benar, apalagi ditambah juga klaim pendapat 

orang lain pasti salah. Kita boleh berpendapat, selama itu berdasar, dan orang lain 

pun bisa berpendapat, sejauh memiliki dasar. Meski demikian, bagi seorang imam 

sudah sepatutnya bersikap bijak dengan mengikuti mazhab mayoritas dari tempat 

yang dia imami. 

 

Syaikh Nawawi al Bantani dalam tafsirnya juga menguraikan makna sembilan huruf 

yang ada pada ayat basmalah ini. Huruf ب bermakna memulai dengan nama Allah 

al Bashiir (Maha Melihat). Huruf س bermakna memulai dengan nama Allah as 

Saami’ (Maha Mendengar). Huruf م bermakna memulai dengan nama Allah al 

Majiid (Mahamulia) dan al Maliik (Maha Menguasai). Huruf ا bermakna memulai 

dengan asma Allah. Huruf  ل bermakna memulai dengan nama Allah al Lathiif 

(Mahalembut). Huruf ه bermakna memulai dengan nama Allah Al Haadii (Maha 

Memberi Petunjuk). Huruf ر bermakna memulai dengan nama Allah Ar Razzaaq 

(Maha Pemberi Rezeki). Huruf ح bermakna memulai dengan nama Allah Al Haliim 

(Maha Penyantun). Terakhir, huruf ن bermakna memulai dengan nama Allah An 

Naafi' (Maha Pemberi Manfaat) dan An Nuur (Maha Pemberi Cahaya). 

Hikmah yang dapat kita ambil dari ayat ini antara lain sebagai berikut. Pertama, Al 

Quran, sebuah kitab yang sangat mulia, dimulai dengan bacaan yang sangat mulia, 

yakni kalimat Basmalah. Artinya, kita pun harus memulai segala sesuatu dengan 



 

 
36 

basmalah. Insya Allah, pekerjaan yang dimulai dengan basmalah akan bernilai 

ibadah. Kedua, di ayat ini disebutkan dua sifat Allah yang utama, yakni ar rahman 

dan ar rahiim. Kita sebagai makhluk-Nya, sudah sepatutnya meneladani kedua sifat 

Allah ini dengan saling berkasih sayang kepada sesama makhluk Allah. Kepada 

manusia, hewan, tumbuhan, dan semuanya. Ketiga, ayat ini juga menjelaskan 

intisari ajaran Islam, yakni Tauhid. Orang yang berlaku tauhid akan menujukan 

segala aktivitasnya hanya untuk demi Allah semata, bukan yang lain. 

*** 

Pada ayat pertama, telah kita mulakan segala sesuatu, khususnya membaca Surat 

Al Fatihah ini, dengan kalimat basmalah. Pada ayat kedua, kita lanjutkan dengan 

kalimat hamdalah, yang berarti pujian paripurna kepada Allah. 

 ( ٢اَلْحمَْدُ لِلَِّّٰ رَبِّ الْعٰلَمِيْنَ )
Segala puji bagi Allah, Tuhan semesta alam 

Ayat ini pada pokoknya berisi ajaran tauhid. Menurut Buya Hamka dalam Tafsir 

Al Azhar, sepenggal pertama merupakan tauhid uluhiyyah, dan penggalan kedua 

berisi tauhid rububiyah. Ayat ini, bila dalam keseharian, sering disebut sebagai 

kalimat hamdalah. Sering kita baca saat mengakhiri sesuatu. Tandanya, kalimat ini 

menunjukkan lagi syukur kepada Allah yang telah memperkenankan pekerjaan 

kita, yang dirangkum dalam pujian kepada-Nya. 

Dalam ayat ini, digunakan kata al hamdu, bukan asy syukru, karena di antara 

keduanya menunjukkan ada penekanan makna yang berbeda. Asy syukru 

menunjukkan rasa terima kasih dan syukur karena telah diberikan sesuatu. 

Sementara, makna al hamdu jauh lebih luas, yakni kita memuji Allah dengan seluruh 

pujian yang pantas bagi-Nya, sebab sekalipun kita tidak merasakan diberi sesuatu 

oleh Allah, pada hakikatnya semua merupakan pemberian dari-Nya. Artinya, 

dengan menggunakan kata al hamdu, pujian itu diberikan semata-mata karena 

memang hanya Allah yang berhak dipuji dan seluruh kemuliaan pada-Nya 

membuat Allah patut untuk dipuji. 

Penggalan pertama, al hamdulillaahi bermakna segala puji hanya bagi Allah. Memuji 

dalam makna yang luas, karena segala sesuatu pun pada dasarnya berasal dari Allah. 

Sebagaimana di ayat yang lalu, segala sesuatu terjadi karena izin Allah, dengan 



 

 
37 

pertolongan Allah, dan bertujuan mencari ridho Allah. Tidak ada sesuatu pun pada 

hakikatnya pantas mendapat pujian. Kita sebagai manusia juga, jika mau jujur, tidak 

pernah pantas untuk dipuji oleh orang lain. Itulah mengapa, ketika kita dipuji oleh 

orang lain dianjurkan membaca tahmid. Artinya, kita mengembalikan pujian itu 

kepada Allah, satu-satunya zat yang pantas dipuji. 

Di penggalan pertama ini kita juga belajar mengenai Tauhid Uluhiyyah, yakni 

keyakinan kita bahwa hanya Allah sebagai Ilah, Tuhan yang patut disembah. Tidak 

ada satu pun memiliki hak untuk disembah. Penyembahan kepada Allah 

hendaknya dilakukan secara total, artinya tidak membaginya kepada makhluk.  

Penggalan kedua, rabbil ‘aalamiin bermakna Tuhan seru sekalian alam. Menurut 

Ibnu Katsir, maksud dari ‘aalamiin yang merupakan bentuk jamak adalah segala 

sesuatu selain Allah. Dengan kata lain, makhluk. Artinya, kita meyakini bahwa 

Allah adalah satu-satunya Tuhan yang kedudukannya berbeda dari makhluk. Allah 

adalah al-Khaliq, sang pencipta. Sementara selain Allah adalah makhluk, yang 

diciptakan. 

Allah adalah Rabb bagi semua makhluk-Nya, baik yang mengakui ketuhanan-Nya 

maupun tidak. Sebab, ketuhanan Allah tidaklah membutuhkan pengakuan dari 

makhluk-Nya. Bahkan, seandainya seluruh makhluk di alam semesta ini 

mengingkari-Nya, niscaya kekuasaan Allah tidaklah berkurang sedikit pun dan 

status-Nya sebagai Rabbul ‘aalamiin tidaklah terganggu. 

Pada penggalan kedua ini, kita belajar tentang Tauhid Rububiyyah, yakni keyakinan 

bahwa hanya Allah, Tuhan yang mengatur segala makhluk. Tidak ada satu pun zat 

yang bisa mengatur alam raya ini, selain hanya Allah. Allah menciptakan sebuah 

sistem keteraturan alam raya, sehingga dapat terjamin kelangsungan hidup seluruh 

makhluknya. 

*** 

Ayat ketiga, Allah kembali mengulang dua sifat-Nya yang mulia 

 ( ٣الرَّحْْٰنِ الرَّحِيْمِ )
Yang Maha Pengasih, Maha Penyayang 

Pada ayat ketiga ini, Allah mengulang kembali dua sifat yang telah disebutkan di 

ayat pertama, yakni Ar rahmaan dan ar rahiim. Diingatkan sekali lagi, kepada kita, 



 

 
38 

bahwa teladanilah kedua sifat Allah ini. Sifat pengasih dan penyayang kepada siapa 

pun. Meski kasih sayang kita tidak akan pernah mampu mencapai kata sempurna, 

sebab hanya milik Allah segala kesempurnaan, bukan berarti menjadikan kita bisa 

meninggalkan sifat ini.  

Ada juga pendapat yang  mengatakan, bahwa dengan diulanginya kedua sifat ini 

adalah bentuk penegasan, rahmat Allah di atas segalanya. Di dalam sebuah hadits 

pun dikatakan, rahmat Allah mendahului murka-Nya. Dapat dilihat, bila di ayat 

sebelumnya dikatakan Allah merupakan Tuhan yang menguasai segala sesuatu, 

bukan berarti itu akan mengarah pada kesewenangan. Justru, penguasaan Allah 

atas segala sesuatu berarti danya rahmat Allah atas segalanya. 

*** 

Di ayat keempat, Allah menginformasikan kepada kita mengenai kejadian yang 

amat penting, yakni hari kemudian. 

 ( ٤مٰلِكِ يَ وْمِ الدِّيْنَ ) 
Pemilik hari pembalasan 

Di sini, Allah mengabarkan mengenai kejadian hari pembalasan. Yaum ad diin 

artinya hari pembalasan. Maksudnya ialah hari kiamat dan alam sesudahnya. Allah 

menegaskan, kejadian hari kiamat itu adalah sebuah kepastian. Tidak perlu ada 

keraguan, sekalipun belum pernah kejadian. Ia pasti akan terjadi di hari yang 

ditentukan. 

Kata maalik bisa ditransliterasikan ke dalam bahasa Indonesia menjadi kata ‘milik’. 

Artinya, menguasai, mengatur, dan menjadikan sesuatu yang dimiliki itu berada 

dalam genggaman. Selain itu, kata malik juga biasa menjadi gelar raja. Di kesultanan 

Islam masa lampau, kita kenal gelar raja malikus shaleh dari negeri Aceh. Dalam 

konteks ayat ini, dapat kita maknai bahwa Allah satu-satunya penguasa hari 

pembalasan. Sehingga hanya Allah yang berhak tahu akan kejadiannya. Kita hanya 

diberikan kabar perihal pertanda kedatangannya. Kita pun hanya diberitahu 

kejadian apakah yang akan terjadi di hari itu. Akan tetapi, bagaimanakah 

sebenarnya kejadian itu akan terjadi, tidak akan bisa kita bayangkan. 

Kejadian mengenai hari kiamat dan setelahnya menjadi salah satu tema yang sering 

diceritakan di dalam Al Quran. Kehidupan manusia, tidak terbatas pada alam dunia 



 

 
39 

saja, sebagaimana yang diduga oleh penganut paham sekuler. Sekuler berakar dari 

bahasa latin saeculum yang artinya ‘di sini dan di saat ini’. Artinya, paham 

sekularisme hanya memperhatikan kehidupan saat ini saja, kehidupan dunia saja, 

dan di dunia fisik yang ada ini saja, tidak pada dunia lain yang hari ini masih ghaib. 

Kehidupan setelah kematian tidak dipikirkan, sebab menurut mereka itu tidak pasti 

dan tidak dapat dibuktikan. Sementara itu, bagi kita umat Islam, kepercayaan akan 

kejadian hari akhir adalah salah satu dari rukun iman yang wajib diyakini.  

Dampaknya, ketika paham sekularisme dibawa ke dalam kehidupan, orang itu akan 

mengesampingkan agama dari berbagai sisi hidup. Atau setidaknya, agama hanya 

urusan privat dan tidak perlu diperlihatkan pada publik. Meski memang ada 

sebagian ibadah yang memang berada dalam ranah privat, seperti puasa, ada juga 

sebagian lain yang harus berada di ruang publik, seperti haji dan shalat id. Terlebih 

lagi jika kita melihat dari segi hakikat, bahwa segala sesuatu seharusnya diniatkan 

sebagai ibadah. Sebagaimana yang telah diurai di penjelasan sebelumnya, segala 

sesuatu terjadi atas izin Allah, atas pertolongan Allah, dan untuk mencari ridho 

Allah. Untuk itu, pandangan yang memisahkan agama dari kehidupan, 

mengesampingkan akhirat dari dunia, dan mengecilkan peran Tuhan dalam alam 

semesta tidaklah sesuai dengan pesan tersirat yang dikandung oleh ayat ini. 

Penting sekali bagi kita untuk paham akan hari kemudian. Hidup kita tak hanya di 

dunia. Sebelum di dunia kita telah hidup di alam rahim. Seusai di dunia kita 

memasuki alam kubur atau barzakh. Kemudian ditiupkan sangkakala kiamat, kita 

masuk ke hari kebangkitan, atau ba’ts. Berikutnya kita akan dikumpulkan dalam 

padang Mahsyar. Setiap manusia hanya akan menanggung perbuatannya masing-

masing. Dia pun hanya memikirkan dirinya sendiri. Selanjutnya kita akan 

ditimbang segala amalan yang telah diperbuat pada hari Mizan. Amalan baik akan 

dibalas sebagaimana perbuatan buruk pun akan dibalas. Tidak ada satu pun yang 

luput. Pada akhirnya, melintaslah kita di atas jembatan shirat. Berlabuhlah kita pada 

tempat yang abadi, antara surga atau neraka, tidak ada di antara keduanya.  

Di dunia Barat, populer slogan YOLO (You Only Life Once), yang menandakan 

adanya obsesi untuk memuaskan hidup di dunia yang dianggap hanya sekali saja, 

sehingga sayang untuk dilewatkan tiap jengkal kenikmatannya. Paham ini tentu 

keliru jika dilihat dari sudut pandang kita sebagai muslim.  



 

 
40 

Menurut Al Quran, manusia mengalami kehidupan dua kali dan kematian pun dua 

kali. Perhatikan di Surat Al Baqarah ayat ke-28, 

تُكُمْ  ثَُّ    ۖفأََحْيٰكُمْ  أمَْوٰتً  وكَُنتُمْ  بِاللََِّّ  تَكْفُرُونَ  كَيْفَ   تُ رْجَعُونَ  إلِيَْهِ  ثَُّ  يُُْيِيْكُمْ   ثَُّ   يَُيِ ْ
“Bagaimana engkau ingkar kepada Allah, padahal kamu (tadinya) mati, lalu Dia 

menghidupkan kamu, kemudian Dia mematikan kamu, lalu Dia menghidupkan kamu 

kembali. Kemudian kepada-Nyalah kamu dikembalikan”  

Dari ayat ini, Allah menjelaskan bahwa manusia pada awalnya dia mati (tidak ada 

kehidupan). Kemudian, melalui proses bertemunya sel dari ayah dengan ibu, Allah 

tiupkan ruh ke dalam kandungan, lalu dia lahir dan menjalani kehidupannya yang 

pertama. Kehidupan yang pertama inilah yang kita lalui saat ini. Pada kehidupan 

yang pertama ini, kita pun diberi petunjuk berupa Al Quran, diberi teladan dari 

Nabi Muhammad Saw., diberi bimbingan melalui hidayah, dan diberi kesempatan 

untuk menanam sebanyak-banyaknya kebaikan sebagai bekal menuju dua fase 

berikutnya. Seusai jatah hidup yang pertama ini habis, masuklah manusia ke dalam 

kematian yang kedua. Kita hidup di alam kubur, sambil menanti sangkakala Kiamat 

dibunyikan. Lalu, setelah Kiamat itu terjadi, kita pun akan melalui fase kehidupan 

yang kedua, yakni kehidupan di negeri akhirat. Kehidupan ini bersifat abadi dan 

tiada akhir. Apa yang didapat di kehidupan yang kedua merupakan buah dari 

kehidupan yang pertama.  

Maka, sungguh sempit cara berpikir yang sekadar membatasi pada hidup yang 

pertama ini, tanpa memperhatikan aspek kehidupan kedua. Sempitnya cara 

berpikir itu akan membawa pada pola pikir yang keliru. Dari pola pikir yang keliru 

itu, akan lahir tindak tanduk yang juga keliru. Akhirnya, cara kita menyikapi 

kehidupan itu pun seluruhnya menjadi keliru.  

Untuk itulah, sebagai manusia yang mengaku beriman kepada Al Quran ini, 

perhatikanlah baik-baik pesan-pesan yang Allah sampaikan melalui firman-Nya, 

khususnya yang berkenaan dengan hari akhir. Pemahaman lebih lanjut mengenai 

hari akhir dapat kita pelajari di ayat-ayat Al Quran sesudah Al Fatihah. Artinya, 

kita pun dimotivasi untuk lebih mendalami Al Quran untuk menyiapkan hari 

kemudian. Karena kita akan menemui Sang Penguasa hari itu, Allah Ta’ala. 

Pemahaman lebih lanjut mengenai hari akhir dapat kita pelajari di ayat-ayat Al 

Quran sesudah Al Fatihah. Artinya, kita pun dimotivasi untuk lebih mendalami Al 



 

 
41 

Quran untuk menyiapkan hari kemudian. Karena kita akan menemui Sang 

Penguasa hari itu, Allah Ta’ala. 

*** 

Ayat kelima membincangkan mengenai persaksian kita kepada Allah. 

كَ نَسْتَعِيْنُ )  كَ نَ عْبُدُ وَ اِيَّّ  ( ٥اِيَّّ
Hanya kepada Engkaulah kami menyembah dan hanya kepada Engkaulah kami mohon 

pertolongan 

Setelah pada empat ayat pertama kita diperkenalkan mengenai Allah, di ayat kelima 

kita mengakui kelemahan diri. Telah kita pelajari tauhid di ayat-ayat awal, maka kita 

bersaksi di sepenggal yang pertama ayat ini. Iyyaaka na’budu. Hanya kepada Engkau, 

Ya Allah, kami menyembah. Kita di sini telah mengikrarkan diri menjadi seorang 

‘abid, atau hamba. Penyembahan kepada Allah ini hendaknya dilaksanakan secara 

totalitas. Inilah pokok dari ‘ibaadah, penghambaan. 

Di sepenggal yang berikutnya, kita lanjutkan pendirian kita. Wa iyyaaka nasta’iin. 

Dan hanya kepada Engkaulah, Ya Allah, kami memohon pertolongan. Memohon 

pertolongan menjadi konsekuensi bila kita telah bergantung pada sesuatu. Karena 

kita telah menghambakan diri, maka sudah sepantasnyalah kita tidak memalingkan 

diri lagi kepada zat lain untuk mengharap pertolongan. Inilah pokok dari isti’anah, 

meminta pertolongan. 

Mengenai meminta tolong, kita seharusnya punya satu keyakinan. Segala sesuatu 

terjadi pasti atas izin Allah. Maka dari itu, setiap punya urusan, mohonkanlah 

pertolongan kepada Allah. Dalam keseharian, kita tentu pernah juga meminta 

tolong kepada orang lain. Misal, ketika sakit meminta ke dokter untuk memberi 

obat. Atau ketika belajar, meminta bantuan teman untuk menjelaskan. Hal 

semacam itu diperbolehkan, namun hanya sebatas pada interaksi sosial saja. dalam 

hati, kita harus mengiringi dengan keyakinan bahwa permintaan kita hanya kepada 

Allah. Pada hakikatnya, hanya Allah yang memberi pertolongan. Dokter ataupun 

teman, mereka hanyalah jalan datangnya pertolongan. Bukan pemberi 

pertolongan.  

Bila diri kita telah yakin bahwa hanya Allah yang bisa memberikan pertolongan, 

kita bisa dengan mudah lepas dari makhluk. Dalam artian, tidak lagi 



 

 
42 

menggantungkan hidup kepada siapa pun. Tidak seolah-olah misalkan, karena kita 

terlalu menggantungkan hidup pada teman, ketika teman itu pergi kita pun menjadi 

sengsara. Orang lain hanya menjadi jalan datangnya kemudahan. Bukan sebab 

datangnya kemudahan. Maka, dari ayat ini dapat kita ambil pelajaran. Lepaskan 

harap pada makhluk, bergantunglah hanya kepada Sang Khalik. 

Dua hal ini pada dasarnya saling berkait. Sekali kita mendeklarasikan diri sebagai 

seorang hamba Allah, maka konsekuensinya adalah permohonan pertolongan 

hanya kepada Allah saja. Bahkan, untuk bisa melakukan ibadah itu pun, harus 

dengan pertolongan dari Allah.  

Lebih jauh, kita pun akan merasa ada kaitannya dengan tidak tepatnya pandangan 

sekularisme yang dibahas pada ayat sebelumnya. Tidaklah tepat jika kita hanya 

membatasi diri berhubungan dengan Allah pada waktu ibadah saja atau di dalam 

masjid saja, sementara di kehidupan sehari-hari tidak. Sebab, hubungan kita 

dengan Allah pun terkait dengan keseharian yang memang butuh banyak 

pertolongan. Maka, “meninggalkan Tuhan di masjid dan melepaskan Tuhan di luar 

masjid” adalah kekeliruan fatal dalam berpikir. 

Ayat ini menjadi salah satu ayat terpenting dalam hidup kita. Setiap hari, tujuh belas 

kali sekurang-kurangnya, kita berikrar mengabdi dan memohon hanya kepada 

Allah. Sayangnya, sebagian dari kita masih ada yang salah dalam membaca ayat ini. 

Dahulu, guru tahsin saya pernah mengajarkan, jangan membaca iyyaaka menjadi 

iyaka, tanpa tasydid. Sebab, artinya akan berlainan. Bukan lagi bersaksi kepada 

Allah, melainkan kepada matahari. Tentu, ini menjadi fatal. Maka dari itu, harus 

kita perhatikan lagi bacaan pada ayat ini dalam setiap bacaan kita. 

*** 

Di ayat keenam hingga ketujuh ini, kita akan memohonkan sesuatu yang paling 

penting dalam hidup. Yakni petunjuk. 

راَطَ الْمُسْتَقِيْمَ )  ( ٦اِهْدِنَ الصِّ
Tunjukilah kami jalan yang lurus 

Pada ayat sebelumnya, telah kita bersaksi bahwa kita hanyalah hamba daripada 

Allah. Kemudian dilanjut kesaksian bahwa kita hanya akan memohon kepada 



 

 
43 

Allah. Di ayat keenam inilah, muncul permohonan kita. Yakni, memohon petunjuk 

kepada jalan yang lurus. 

Mengapa kemudian kita memohonkan petunjuk? Bukan meminta yang lain? 

Seringkali, jika diberikan kesempatan untuk meminta, kita akan meminta sesuatu 

yang jangka pendek. Misalkan, meminta ditambah rejeki dalam bentuk materi. 

Padahal, bukan itu sebenarnya kebutuhan kita yang paling mendasar. Kebutuhan 

kita paling mendasar ialah petunjuk. Sekalipun misalnya, materi yang kita punya 

berlimpah, apalah guna bila tanpa ditunjuki? Yang ada, kita justru menghamburkan 

uang bukan di jalan yang diberkahi. 

Itulah mengapa, kita harus meminta ditunjuki jalan. Bukan sekadar jalan, namun 

jalan yang lurus. Bahkan, kita meminta agar istiqomah (konsisten) di atas jalan yang 

lurus itu. 

Lantas, jalan lurus seperti apakah yang dimaksud? Mari kita cermati ayat ketujuh 

dari surat ini untuk mendapatkan jawabannya. 

*** 

 ( ٧صِراَطَ الَّذِيْنَ انَْ عَمْتَ عَلَيْهِمْ غَيِْْ الْمَغْضُوْبِ عَلَيْهِمْ وَ لَا الضَّآلِّيْنَ ) 
(yaitu) jalan orang-orang yang telah Engkau beri nikmat kepada mereka, bukan (jalan) 

mereka yang dimurkai dan bukan (pula jalan) mereka yang sesat. 

Di bagian inilah kita memohonkan petunjuk itu yang lebih spesifik. Kita meminta 

ditunjukkan jalan. Namun, kalau sekadar jalan semata, orang yang tersesat pun 

berada dalam jalannya, namun tidak akan sampai pada tujuan. Seorang yang 

menuju ke Bandung dari Jakarta, akan sampai jika melewati tol Cipularang. Namun 

akan tersesat jika memasuki tol Merak. Meskipun keduanya sama-sama jalan, tetapi 

ketika berbeda tujuan, tak akan pernah didapat apa yang dimaksud. 

Maka dari itu, kita mohonkan petunjuk kepada jalan yang telah diberikan kepada 

sebagian orang. Yakni, orang yang Allah berikan nikmat kepada mereka. Siapakah 

mereka? Ialah para Nabi, Rasul, Syuhada, Ulama, dan orang-orang shalih. Jalan 

itulah yang kita pahami sebagai agama Islam. 

Mari kita buka Surat An Nisa ayat 69-70, 



 

 
44 

دِّيْقِيْنَ ٱوَ   النَّبِيِّيْنَ   مِّنَ   عَلَيْهِمْ   اللَُّّٰ   أنَْ عَمَ   الَّذِيْنَ   مَعَ   فأَُولٰئِٓكَ   وَالرَّسُوْلَ   اللََّّٰ   يطُِعِ   وَمَن  وَالشُّهَدَاءِٓ   لصِّ
قًا  أوُلٰئِٓكَ  وَحَسُنَ   ۚوَالصَّٰلِحِيْنَ   (٧٠)  عَلِيْمًا بِاللََِّّ  وكََفَىٰ   ۚاللَِّّٰ  مِنَ  الْفَضْلُ  ذٰلِكَ ( ٦٩) رَفِي ْ

“dan barang siapa yang menaati Allah dan Rasul (Muhammad) maka mereka itu akan 

bersama-sama dengan orang yang diberikan nikmat oleh Allah, (yaitu) para nabi, shiddiqin 

(para pecinta kebenaran), orang-orang yang mati syahid, dan orang-orang shaleh. Mereka itulah 

teman yang sebaik-baiknya. Yang demikian itu adalah karunia dari Allah dan cukuplah 

Allah Yang Maha Mengetahui” 

Jalan para Nabi, orang berkarakter shiddiq, para syuhada, dan orang yang shaleh. 

Jalan seperti apakah itu? Jalan itu tiada lain tiada bukan ialah agama Islam itu 

sendiri. 

Bagaimana kita memahami agama Islam? Kita akan kesulitan apabila memahami 

Islam hanya dari melihat perilaku orangnya. Karena, sudah banyak orang yang 

beragama Islam namun tidak menunjukkan kepribadian Islami. Untuk paham 

agama Islam, pahamilah Al Quran dan Hadits. Keduanya merupakan sumber 

otentik dari ajaran Islam. Untuk bisa memahami Al Quran dan Hadits, ikutilah 

para ulama yang keilmuan dan kepakarannya diakui. Sebab, kita akan sangat 

kesulitan untuk bisa memahami Al Quran dan Hadits secara utuh tanpa melalui 

bimbingan para ulama. Ketika ingin memahami hukum, pelajarilah fiqih dan 

turunan-turunannya. Ketika ingin memahami Al Quran, pelajarilah ilmu tafsir dan 

turunan-turunannya. Begitu pula yang lainnya. 

Karena kalimat ini ada di surat pembuka Al Quran, jelaslah yang dimaksud adalah 

untuk mengantarkan kita pada petunjuk yang lebih luas. Itulah Al Quran dengan 

113 surat setelah surat Al Fatihah ini. Di dalam Al Fatihah kita telah menemukan 

pokok dan inti, maka pahamilah secara lebih mendalam dengan membuka ayat-

ayat berikutnya. 

Sebagian ulama ada yang berpendapat, ayat ini merupakan penanda awal bahwa di 

dalam Al Quran nanti, akan dijelaskan mengenai jenis-jenis jalan yang manusia 

tempuh. Sebagian menempuh jalan yang Allah berikan nikmat atasnya, yakni jalan 

keimanan. Sebagian lagi orang yang menempuh jalan yang dimurkai. Sebagian 

terakhir adalah orang yang menempuh jalan kesesatan. Ada ulama yang 

berpendapat mereka yang dimurkai ialah Yahudi dan yang tersesat adalah Nasrani. 



 

 
45 

Jenis-jenis hidayah 

Di dalam dua ayat terakhir surat Al Fatihah, kita meminta diberikan hidayah, yang 

akan menunjuki kita kepada jalan yang benar dan menghindarkan kita dari jalan 

yang salah. Syaikh Wahbah az Zuhaili dengan mengutip pendapat Muhammad 

Abduh menuliskan di dalam tafsirnya, ada lima jenis hidayah:  

Pertama, hidayatul ilhamul fitri. Yakni, hidayah berupa ilham akan kefitrahan. 

Seperti, fitrah manusia ketika lapar, ia akan mencari makanan. Ketika haus, ia akan 

mencari minuman. Hidayah semacam ini, diberikan baik pada manusia maupun 

hewan. Pemberiannya pun sudah ada, bahkan sejak masa belia. 

Kedua, hidayatul hawaas. Yakni, petunjuk berupa penganugerahan indra. Seperti 

mata untuk melihat, kaki untuk berjalan, lidah untuk mengecap, dan sebagainya. 

Petunjuk semacam ini pun diberikan kepada manusia maupun hewan. Akan tetapi, 

pada manusia, pemberian petunjuk semacam ini melalui tahapan. Ketika masih 

bayi, ia baru bisa menangis. Lalu ia mulai belajar berjalan dan berbicara. Hingga 

akhirnya ketika dewasa, telah mampu ia gunakan seluruh indranya. 

Ketiga, hidayatul 'aql. Yakni, petunjuk yang Allah beri berupa penganugerahan akal. 

Inilah petunjuk yang hanya Allah beri kepada manusia, tidak pada hewan. Seluruh 

manusia diberi kemampuan akal. Dengan akal ini, mampulah ia berpikir. Dari hasil 

olah pikirnya, ia bisa membedakan antara yang baik dan buruk. Bisa pula ia 

menunjuki jalan kehidupan yang mesti dijalani. Menjaganya dari perilaku dosa dan 

perbuatan menyimpang, dan mampu pula mengendalikan hawa nafsu. 

Keempat, hidayatud diin. Yaitu penganugerahan dari Allah berupa agama yang 

lurus. Dengan petunjuk berupa agama yang lurus ini, dimilikilah olehnya keimanan 

yang benar. Diagungkan olehnya kekuasaan Allah yang Mahaagung. Dikerjakanlah 

olehnya berbagai macam ibadah. Disyukuri tiap nikmat Allah, baik yang ia bisa 

indrai maupun yang berada secara batin. 

Hidayah semacam ini hanya diberi kepada sebagian manusia. Sebab, Allah beri 

kebebasan pada manusia untuk mengambil hidayah. Sebagaimana difirmankan-

Nya, bahwa Allah menganugerahi manusia petunjuk pada dua jalan. Jalan 

kebenaran dan jalan kesesatan. Jalan kebahagiaan dan jalan kesengsasaraan. 

Bila manusia itu mau menggunakan akal sehatnya, menundukkan nafsunya, 

mengalahkan gengsinya, tentulah jalan kebenaran yang menuju kebahagiaan hakiki 



 

 
46 

yang ia ambil. Sekalipun misalnya, ada kesulitan yang menghampirinya. Namun, 

tersebab pada keyakinannya atas petunjuk Rabbnya, ia tetap teguh di atas jalan 

hidayah atas agama yang lurus itu. 

Kelima, ialah Hidayatul ma'uunah wat tawfiiq lissiiri fii thoriiqil khoiri wan najaah. Yakni, 

petunjuk berupa pertolongan dari Allah dan taufiq dari-Nya untuk menempuh 

jalan kebaikan dan keselamatan. Inilah hidayah yang paling spesifik. Untuk berada 

di atas agama yang lurus, serta istiqomah tetap tegak dan teguh di atas jalan lurus 

itu. 

Itulah lima jenis hidayah yang kita mohonkan dalam shalat. Hidayah yang bukan 

sekadar hidayah. Namun hidayah untuk berada di atas jalan yang lurus, serta 

istiqomah di atas jalan itu. Agar kita menjadi orang yang diselamatkan Allah dari 

jalan orang yang Dia murkai maupun yang tersesat dalam perjalanan. 

Maka, bila kita telah Allah tunjuki Islam, agama yang lurus, marilah kita berpegang 

teguh dalam komitmen keislaman kita. Tidak menyimpang dari jalan kebenaran. 

Serta tidak pula menyebut yang menyimpang merupakan yang lurus, sehingga 

kacau hidup sejak alam pikiran. 

Teruslah belajar agar semakin yakin dalam komitmen keislaman. Sehingga selama 

hayat dikandung badan, keyakinan itu terjaga sepanjang zaman. 

Mintalah pada Allah petunjuk, dan minta pula pertolongan agar mampu istiqomah 

di atas petunjuk itu. 

Keutamaan Al Fatihah 

Surat Al Fatihah memiliki banyak sekali keutamaan. Di antara banyak keutamaan 

Al Fatihah, surat ini adalah surat yang tidak pernah turun semisalnya pada kitab-

kitab yang diberikan kepada nabi terdahulu, berdasarkan pada sebuah hadits: 

 ما أنزل الله في التوراة و لا في الٕانجيل مِثلَ أمّ القرٱنٓ 

“Tidak pernah diturunkan oleh Allah pada kitab Taurat dan tidak juga pada kitab Injil 

semisal dengan ummul Quran (Al Fatihah)” 

Hadits Riwayat At Tirmidzi 



 

 
47 

Keutamaan lainnya, seperti yang disebutkan dalam sebuah hadits Qudsi Riwayat 

Imam Bukhari, bagaimana “interaksi” hamba dengan Rabbnya ketika membaca Al 

Fatihah di dalam shalat, 

 عَنْ اَبيْ هُرَيْ رَةَ عَنِ النَّبيِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قاَلَ 
Dari Abu Hurairah (radiyallahu ‘anhu, semoga Allah meridhainya), dari Nabi Muhammad 

Saw. (shalawat dan salam semoga terlimpah kepadanya), beliau bersabda 

 مَنْ صَلَّى صَلََةً لََْ يَ قْرأَْ فِيْهِمَا بِِمُِّ الْقُرْآنِ فَهِيَ خَدَاج  ثَلََثًً غَيُْْ تََاَمًا 
Barangsiapa yang shalat, namun di dalam shalatnya tidak membaca Ummul Quran (Surat 

Al Fatihah) maka (shalat itu baginya) khidaj (tidak sempurna, atau tidak sah), diulang tiga 

kali (kata khidaj itu diulang tiga kali) 

مَامِ   فَقِيْلَ لَِْبيْ هُرَيْ رَةَ إِنَّ نَكُوْنَ وَراَءَ الِْْ
Kemudian berkata (seseorang bertanya) kepada Abu Hurairah (ra): “Sesungguhnya Kami 

(shalat) di belakang imam” 

ْ سََِعْتُ رَسُوْلَ اِلله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَ قُوْلُ   فَ قَالَ: اقْ رأَْ بِهاَ فيْ نَ فْسِكَ فإَِنّيِ
Maka dijawab (oleh Abu Hurairah): bacalah di dalam dirimu (surat Al Fatihah secara 

perlahan) karena aku mendengar Rasulullah Saw. bersabda 

 قاَلَ اللهُ تَ عَالَى: قَسَمْتُ الصَّلََةَ بَ يْنِِْ وَ بَيْنَ عَبْدِيْ نِصْفَيْنِ وَلعَِبْدِيْ مَا سَأَلَ 
Allah Subhanahu wa Ta’ala (Swt., Maha Suci Allah dan Maha Tinggi yang tidak ada 

sesuatu pun yang menandingi ketinggian-Nya) berfirman (di dalam hadits qudsi): “Aku 

(Allah) membagi shalat antara Aku dan hamba-Ku menjadi dua. Separuh untuk-Ku dan 

separuhnya lagi untuk hamba-Ku, dan untuk hamba-Ku, apa-apa yang dia minta 

 فإَِذَا قاَلَ الْعَبْدُ }اَلْحمَْدُ لِلَِّّٰ رَبِّ الْعَالَمِيْنَ{ قاَلَ اللهُ تَ عَالَى حَِْدَنيْ عَبْدِيْ 
Maka apabila hamba-Ku berkata (di dalam shalatnya) {Alhamdulillâhi rabbil ‘aalamiin – 

Segala puji bagi Allah, Rabb sarwa sekalian alam}, Allah Ta’ala berkata, “hamba-Ku 

memuji-Ku” 



 

 
48 

 وَإِذَا قاَلَ }الرَّحْْٰنِ الرَّحِيْمِ{ قاَلَ اللهُ تَ عَالَى أثَْنَى عَلَيَّ عَبْدِيْ 
Dan jika (hamba-Ku) berkata (di dalam shalatnya) {Arrahmaanirrahiim – Yang Maha 

Pengasih, Maha Penyayang}, Allah Ta’ala berkata, “Hamba-Ku menyanjung-Ku” 

 مَََّدَنيْ عَبْدِيْ، وَقاَلَ مَرَةً فَ وَّضَ إِلَََّ عَبْدِيْ وَإِذَا قاَلَ }مٰلِكِ يَ وْمِ الدِّيْنِ{ قاَلَ 
Dan jika (hamba-Ku) berkata (di dalam shalatnya) {Mâliki yawmiddiin – Yang Menguasai 

hari pembalasan (hari kiamat)}, (Allah Ta’ala) berkata, “hamba-Ku mengagungkan-Ku”, 

dan sesekali berkata, “hamba-Ku telah memberi kuasa penuh kepada-Ku" 

كَ نَسْتَعِيُن{. قاَلَ هَذَا بَ يْنِى وَبَيْنَ عَبْدِى وَلعَِبْدِى مَا سَأَلَ  كَ نَ عْبُدُ وَإِيَّّ  فإَِذَا قاَلَ }إِيَّّ
Dan jika (hamba-Ku) berkata (di dalam shalatnya) {iyyaaka na’budu wa iyyaaka nasta’iin 

– hanya kepada-Mu kami menghamba dan hanya kepada-Mu kami memohon pertolongan}, 

(Allah Ta’ala) berkata, “Ini adalah antara Aku dan hamba-Ku, dan untuk hamba-Ku apa-

apa yang ia minta” 

 فإَِذَا قاَلَ }اهْدِنَ الصِّراَطَ الْمُسْتَقِيمَ صِراَطَ الَّذِينَ أنَْ عَمْتَ عَلَيْهِمْ غَيِْْ الْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلاَ 
 الضَّالِّيَن{ قاَلَ هَذَا لعَِبْدِى وَلعَِبْدِى مَا سَأَلَ 

Dan jika (hamba-Ku) berkata (di dalam shalatnya) {ihdinash shiroothol mustaqiim, 

shirootolladziina an’amta ‘alayhim, ghayril maghdhuubi ‘alayhim wa ladhdhaalliin – 

tunjukilah aku jalan yang lurus, (yakni) jalan (orang-orang) yang Engkau beri nikmat 

kepadanya (seperti jalan para Nabi, Rasul, Syuhada) bukan jalan (orang-orang) yang Engkau 

murkai dan bukan (pula) jalan (orang-orang) yang sesat}, (Allah Ta’ala) berkata, “ini adalah 

untuk hamba-Ku, dan bagi hamba-Ku, apa-apa yang dia minta” 

Itulah keutamaan membaca Al Fatihah di dalam shalat. Allah menjawab tiap 

permohonan kita, secara langsung di saat terdekat kita pada-Nya, yakni ketika 

shalat. 

Demikianlah tadabbur kita terhadap surat Al Fatihah. Semoga, di samping kita 

rajin membaca surat ini setiap hari, kita juga semakin memahami makna yang 

dikandung surat ini.  

  



 

 
49 

Tadabbur Surat An Nâs 

 

 الرَّحِيْمِ  الرَّحْْٰنِ  اللهِ  بِسْمِ 

(  ٤)  الْْنََّاسِ   الْوَسْوَاسِ   شَرِّ   مِنْ (  ٣)  النَّاسِ   الِٰهِ (  ٢)  النَّاسِ   مَلِكِ (  ١)  النَّاسِ   بِرَبِّ   اعَُوْذُ   قُلْ 

 (٦)  وَالنَّاسِ  الْجنَِّةِ  مِنَ ( ٥) النَّاسِ  صُدُوْرِ   فيْ  يُ وَسْوِسُ  الَّذِيْ 
1. Katakanlah, “Aku berlindung kepada Tuhannya manusia”  

2. Raja manusia  

3. Sembahan manusia  

4. dari kejahatan (bisikan) setan yang bersembunyi 

5. yang membisikkan (kejahatan) ke dalam dada manusia42  

6. dari (golongan) jin dan manusia 

 

Surat An Nâs merupakan surat terakhir dalam urutan tata letak di Al Quran. Surat 

ini termasuk surat Makkiyah, yakni surat yang diturunkan sebelum hijrahnya Nabi 

Muhammad ke Madinah. Surat ini terdiri dari enam ayat, yang beberapa kali 

mengulang kata An Nâs, yang berarti manusia.  

Surat perihal manusia ini, perlu kita tadabburi lebih lanjut karena memiliki 

kandungan yang banyak. Selain itu, pokok isinya ialah perintah untuk kita, agar 

berlindung kepada Allah dari perilaku jahat, maupun bisikan dan dorongan untuk 

berlaku jahat, yang bisa datang dari setan, baik dari golongan jin ataupun manusia. 

Surat ini, bersama dengan surat Al Falaq, sering disebut sebagai Al Mu’awwadzatain, 

yakni dua surat yang berisi ta’awudz, permohonan perlindungan kepada Allah. Bila 

pada Surat Al Falaq, perlindungan kita mohonkan atas ancaman fisik, maka pada 

Surat An Nas ini, kita memohonkan diri dari ancaman ke dalam jiwa. Ada pula 

 
42 Buya Hamka menerjemahkan dengan bahasa yang menarik, “dari kejahatan bisik-bisikan dari si 
pengintai-peluang. “si pengintai peluang”, dapat kita cermati bahwa itulah pekerjaan setan, mereka 
mengintai manusia dan mencari setiap peluang untuk menyesatkan kita. 



 

 
50 

yang menamainya Al Muqasyqasyataan, yakni dua surat yang dapat membebaskan 

diri dari sifat munafik. 

Keseluruhan ayat dalam surat ini, bila kita perhatikan, ialah mengajarkan kita untuk 

berlindung kepada Allah, dari bisikan keburukan, yang dapat datang dari mana saja. 

Tiga ayat pertama, ditujukan kepada Allah, yang dapat melindungi kita. Sementara 

tiga ayat berikutnya, menunjukkan sumber bahaya yang dapat membisikkan kita 

berlaku jahat. 

Setidaknya ada dua poin penting yang dapat kita bahas dari surat ini. 

Pertama, ialah pengenalan atas tiga sifat Allah. Ketiga sifat ini dapat kita temukan 

pada tiga ayat di muka. Sifat pertama, Allah ialah Rabb, Tuhan yang menciptakan 

dan mengatur segala ciptaan-Nya. Ketika kita hendak berlindung dari godaan jin 

dan manusia, kita harus berlindung kepada Allah, yang menciptakan keduanya. 

Sebab, tentulah Sang Pencipta memiliki kuasa penuh atas makhluk yang 

diciptakan. 

Sifat kedua, Allah adalah Malik, raja diraja. Dalam bacaan riwayat Hafsh dari ‘Asim 

yang populer di Indonesia, Malik dalam surat ini dibaca pendek, tidak 

dipanjangkan menjadi Mâlik seperti dalam surat Al Fatihah. Ada sedikit perbedaan 

makna di sini. Ketika Malik itu dibaca pendek, menjadi raja. Sementara Mâlik 

ketika dibaca panjang, menjadi pemilik. Tentu, kedua sifat ini dimiliki oleh Allah. 

Hanya saja, dalam surat ini, ialah Malik yang dibaca pendek, artinya, Allah adalah 

raja diraja. Kita memohon perlindungan kepada-Nya, karena tentu makhluk-Nya 

hanya bisa dilindungi oleh-Nya. Sebab, Dialah sang raja atas segala raja, penguasa 

atas semua penguasa. 

Sifat ketiga, Allah adalah Ilah, sembahan yang patut disembah, tiada yang lain selain 

daripada-Nya.  

Poin kedua yang dapat kita ambil hikmah dari surat ini, ialah permohonan 

perlindungan kepada Allah, dari makhluk-Nya yang jahat. Siapakah mereka dan 

atas sikap mereka yang seperti apa kita harus berlindung? 

Ayat ke-4 hingga ke-6, memberikan penjelasan, perihal siapa yang mengganggu 

kita dari taat kepada-Nya. Mereka itu adalah setan, yang dalam ayat ke-4 dijelaskan 

mengintai manusia dan akan merangsek memberi rasa waswas ketika kita lalai. 



 

 
51 

Setan itu, seperti yang dijelaskan pada ayat ke-6, berasal dari golongan jin (makhluk 

halus yang tidak dapat diindrai oleh kita), maupun manusia. 

Waswas dalam surat ini dapat bermakna sesuatu yang membuat hati manusia 

mengalami guncangan. Ia berasal dari suara-suara halus yang menyergap ke dalam 

hati manusia. Mereka yang mengganggu itu ialah setan yang senantiasa berusaha 

untuk menggoda manusia agar berbuat hal-hal yang dilarang oleh Allah. Sementara 

khannas, yang merupakan bentuk jamak dari al khunnuus, ialah sesuatu yang 

bersembunyi dan dapat kembali lagi. Ia bersembunyi ketika manusia sedang ingat 

kepada Allah, dan akan kembali ketika manusia itu sedang dalam keadaan lalai dan 

tidak mengingat Allah. 

Setiap manusia, dalam sebuah hadits disebut, memiliki jin yang membersamai, yang 

dikenal sebagai jin qarin. Jin ini, bisa jadi baik, bisa jadi jahat. Selain jin qarin, di 

berbagai tempat pun banyak yang ditinggali jin. Misal, di kuburan, yang mereka 

bisa saja sewaktu-waktu mewujudkan di hadapan manusia, dengan tujuan 

menakut-nakuti kita.  

Di saat kita takut kepada jin itulah, posisi kita menjadi lebih lemah. Mereka akan 

menimbulkan rasa waswas, takut, dan terkadang membuat kita lupa dengan Allah. 

Karenanya, kita diharuskan untuk berlindung kepada Allah dari kejahatan mereka 

itu. 

Pada kesempatan yang lain, kita juga bisa dibisiki oleh setan dari golongan jin, 

untuk berlaku jahat. Misal, ketika sedang sendiri, amat sering ada dorongan untuk 

berbuat yang tidak baik. Atau misalkan, dalam keadaan sepi, bisa saja ada dorongan 

dari dalam diri kita, untuk mencuri. Dorongan semacam itu, kemungkinan, ialah 

akibat dari bisikan setan dari golongan jin. 

Sementara itu, ada pula setan dari golongan manusia. Kita mafhum, bahwa 

manusia itu ada yang baik, ada pula yang jahat. Kepada orang baik, apalagi orang 

shaleh seperti ulama, kita dianjurkan untuk berkawan dan mendekat, agar kita turut 

termotivasi untuk berbuat baik. Sementara itu, ada juga orang yang cenderung 

berbuat maksiat. Bahkan ada yang terang-terangan mengajak kita berbuat maksiat. 

Kita perlu perlindungan Allah, agar tidak mudah terhasut oleh ajakan manusia 

semacam ini. 



 

 
52 

Atau, bisa juga, bisikan dari manusia itu seperti kesesatan yang disebarkan. Di era 

kebebasan informasi seperti saat ini, kita akan dengan mudah menemukan banyak 

orang yang menghasut manusia. Ada yang menghasut untuk tidak percaya pada 

Tuhan, atau kalaupun ada Tuhan, tidak mau untuk diatur seperti orang-orang 

atheis. Ada juga yang menghasut untuk tidak mempercayai agama, seperti para 

agnostik. Ada pula yang mendorong untuk bersikap skeptis pada agama. Ada juga 

yang mengajak untuk berlaku bebas tanpa batas, bahkan bebas juga dalam 

menjalankan agama, tanpa mau terikat oleh kesepakatan ulama, seperti orang yang 

beragama secara liberal. Kita perlu perlindungan Allah dari kesesatan semacam ini. 

Baik setan dari golongan jin maupun manusia, pada dasarnya, mengajak kita lupa 

kepada Allah. Inilah bibit kesyirikan. Bisikan itu, dimasukkan ke dalam sadr, 

semacam rongga yang dimiliki manusia. Ada tiga pendapat mengenai keberadaan 

sadr di dalam tubuh manusia. Pertama, sadr itu ialah rongga dada, yang menjadi 

tempat jantung. Kedua, sadr itu adalah rongga kepala, tempat keberadaan otak, 

yang menjadi pusat kesadaran manusia. Ada juga pendapat ketiga, yakni keduanya 

karena ketika timbul rasa waswas, ada hormon dari otak yang memicu pergerakan 

jantung. Di manapun letaknya, yang jelas, setan dari golongan jin dan manusia, 

akan tetap mencoba menghasut kita agar lupa kepada Allah. 

Solusi dari potensi bisikan itu ialah memperbanyak zikir. Surat An Nâs, bersama 

dengan Surat Al Falaq dan Al Ikhlas, merupakan tiga surat yang selalu Rasulullah 

Saw. baca ketika hendak tidur. Ketiga surat ini memang disunnahkan beliau karena 

dapat menjaga kita dari ancaman keburukan, baik yang berasal dari jin maupun 

manusia. Ada juga ulama yang menganjurkan untuk membaca surat An Nâs ini 

ketika hendak shalat, agar dijauhkan dari bisikan setan yang membuat kita tidak 

khusyuk. 

Sekian pembahasan mengenai surat An Nâs. Semoga dapat menyadarkan kita, 

bahwa kita ini rentan terhadap bisikan kejahatan. Maka dari itu, perbanyaklah 

permohonan perlindungan kepada Allah, agar kita senantiasa berada dalam 

perlindungan-Nya. 

  



 

 
53 

Tadabbur Surat Al Falaq 

 الرَّحِيْمِ  الرَّحْْٰنِ  اللهِ  بِسْمِ 

 شَرِّ   وَمِنْ (  ٣)  وَقَبَ   اِذَا  غَاسِق    شَرِّ   وَمِنْ (  ٢)  خَلَقَ   مَا  شَرِّ   مِنْ (  ١)  الْفَلَقِ   بِرَبِّ   اعَُوْذُ   قُلْ 

ثٰتِ   (٥) حَسَدَ  اِذَا  حَاسِد   شَرِّ  مِنْ  وَ ( ٤) الْعُقَدِ  فِى  الن َّفّٰ
1. Katakanlah, “Aku berlindung kepada Tuhan yang menguasai subuh (fajar)  

2. dari kejahatan (makhluk yang) Dia ciptakan,  

3. dan dari kejahatan malam apabila telah gelap gulita, 

4. dan dari kejahatan (perempuan-perempuan) penyihir yang meniup pada buhul-buhul 

(talinya) 

5. dan dari kejahatan orang yang dengki apabila dia dengki 

 

Membahas surat Al Falaq, sebenarnya tidak terpisahkan dari surat An Nâs. Kedua 

surat ini, seperti yang telah kita bahas pada bahasan lalu, sering digabungkan 

menjadi Al Mu’awwadzatain, dua surat yang dibuka dengan kalimat ta’awudz, 

berfungsi untuk berlindung kepada Allah. 

Surat Al Falaq, menurut sebagian besar ulama, merupakan surat Makkiyah. Ada 

pula yang berpendapat surat ini turun di Madinah, seperti Ibnu Abbas dan 

Qatadah. Sementara itu, ada pula yang mengatakan, menurut sebuah Hadits 

riwayat Bukhari dan Muslim, surat ini, bersama dengan An Nâs, turun berkenaan 

dengan disihirnya Nabi Muhammad Saw. oleh orang Yahudi. 

Akan tetapi, Hadits ini telah menjadi perbincangan beberapa ulama. Prof. Wahbah 

Az Zuhaili dalam Tafsir Al Munir menyertakan hadits ini dan menjadikannya sebab 

turunnya surat. Bahwa Nabi Muhammad menyembuhkan pengaruh sihir tersebut 

dengan membaca surat ini. Pendapat ini dikuatkan oleh Ibnu Katsir dan ulama 

lainnya. Namun dibatasi pemaknaannya, bahwa sihir tersebut tidak sampai 

membuat pikiran beliau terkuasai oleh sihir sepenuhnya, dan tidak sampai 

mengganggu hal-hal yang berkenaan dengan turunnya wahyu. 



 

 
54 

Sementara itu, dalam Tafsir Al Azhar, Buya Hamka menyimpulkan menolak 

riwayat ini. Sebab, meski diriwayatkan oleh Bukhari dan Muslim, hadits ini 

termasuk hadits Ahad. Selain itu, berdasarkan penjelasan yang diberikan oleh 

Muhammad Abduh, Abu Bakar al-Sham, dan Sayyid Qutb, bahwa tidak mungkin 

bahwasanya Nabi Muhammad terkena sihir. Sebab, beliau telah dijamin kesucian 

jiwanya dan dihindarkan dari pengaruh jahat manusia lain, berdasarkan Surat Al 

Maaidah ayat 67 dan Thaa Haa ayat 69. Dijelaskan juga, jika diakui bahwa Nabi 

Muhammad terkena sihir, hal tersebut dapat merendahkan kemuliaan Nabi. 

Pendapat ini condong kepada pemahaman kaum Mu’tazilah, yang sebagian tidak 

mengakui adanya sihir. 

Sementara itu, Syaikh Al Utsaimin tidak menjelaskan perihal ini dalam Tafsir Juz 

‘Amma beliau. Beliau lebih menekankan bahwa salah satu fadhilah dari surat ini 

ialah menghindarkan kita dari penyakit ‘ain. Yakni penyakit yang timbul dari 

kebencian manusia karena melihat nikmat yang ada pada orang lain. 

Apa itu Al Falaq? 

Al Falaq, memiliki arti kata memecah, membelah, atau terpisahnya sesuatu dari 

bagian yang lain. Ketika biji ditanam, kemudian merekah dan timbul akar, batang, 

dan bakal pohon, itu disebut juga falaq. Beralihnya musim panas ke musim 

penghujan, bisa juga disebut falaq. Atau, arti yang kemudian digunakan untuk 

memahami surat ini, yakni bergantinya malam kepada siang, yang ditandai dengan 

hadirnya waktu subuh, yang demikian juga dapat dipahami sebagai falaq.  

Di awal, kita berlindung kepada Allah, dengan menyebut-Nya sebagai Rabb, Tuhan 

yang memelihara dan mengatur segalanya. Termasuk di dalamnya ialah kita 

meminta perlindungan dari waktu falaq. 

Surat ini mengajarkan kita untuk memohonkan perlindungan dari empat hal. 

Pertama, kita memohon dari segala kejahatan dan keburukan yang disebabkan 

oleh seluruh makhluk Allah. Khususnya ialah nafsu yang ada pada diri kita sendiri. 

Ia mengajak kita pada perilaku buruk. Karenanya, kita mohon perlindungan Allah 

dari dorongan nafsu tersebut. 

Arti umumnya, kejahatan dari makhluk Allah yang lain, seperti misalnya, ketika 

sedang berpergian, bukan tidak mungkin terjadi kecelakaan. Atau umpamanya 

ketika kita berada pada suatu tempat, bisa saja terjadi musibah menimpa. Atau dari 



 

 
55 

kejahatan-kejahatan lain yang dilakukan oleh makhluk Allah lainnya. Kita 

berlindung dari hal yang demikian. 

Kedua, permohonan kita untuk berlindung dari kejahatan ketika malam datang. 

Datangnya malam, pada umumnya, akan membawa kegelapan. Di zaman 

teknologi canggih seperti saat ini pun, kedatangan malam identik dengan gulita. Di 

keadaan yang seperti itu, makhluk-makhluk yang berbahaya banyak bermunculan. 

Seperti kecoa, tikus, dan ular berbisa. Datangnya malam juga membuat kita rentan 

untuk tersesat jika dalam perjalanan. Selain itu, di waktu malam juga menjadi saat 

banyak terjadi maksiat, seperti di klub malam banyak terjadi orang mabuk dan 

berzina. Maling pun banyak yang beraksi di waktu malam. Oleh karena itu, kita 

berlindung dari kejahatan yang demikian. 

Ketiga, kita juga memohon perlindungan dari sihir yang dilakukan oleh para 

penyihir. Disebutkan perempuan peniup buhul, sebab pada masa itu, bahkan 

mungkin juga pada saat ini, kebanyakan penyihir ialah perempuan. Tentu kita tidak 

asing dengan gambaran nenek sihir yang menyihir dengan kuali besar berisi ramuan 

berbahaya. Meski demikian, menurut Syaikh Al Utsaimin, makna ini berbentuk 

umum, penyihir laki-laki maupun perempuan. Sihir itu, bisa menyerang kepada 

siapa saja, tanpa diketahui oleh si korban. Kadang, ketika seseorang terkena sihir, 

ia melakukan sesuatu tanpa disadari. Atau seperti penggunaan susuk, yang bisa 

menyihir sehingga orang lain dapat jatuh hati. Atau bisa juga seperti voodoo yang 

membuat si penerima sihir sakit tanpa sebab.  

Ada pula yang mengartikan kata ( ِالْعُقَد فِى  ثٰتِ   sebagai seorang yang mengganggu (الن َّفّٰ

dan pemutus ikatan. Bisa ia ikatan persahabatan yang diputus oleh tukang adu 

domba. Bisa juga ikatan pernikahan yang diputus oleh adanya orang ketiga. Bisa 

juga ikatan masyarakat yang diputus oleh penebar fitnah. 

Walaupun demikian, kita tetap berkeyakinan, semua sihir jahat tersebut tidak akan 

terjadi tanpa izin dari Allah. Karenanya, kita memohon, semoga Allah tidak 

mengizinkan sihir yang datang dari orang-orang jahat. 

Keempat, kita mohon agar dijauhkan dari perbuatan jahat orang yang hasad. Kita 

bisa lihat, ketika seseorang sudah punya rasa benci, bisa menggelapkan mata dan 

membutakan hati. Segala cara ditempuh untuk menghancurkan orang yang dia 

benci. Misal, jika ada yang benci karena kita naik jabatan, bisa saja dia menghasut 



 

 
56 

dan menebar fitnah agar kita dipecat. Ada juga yang karena benci, sampai 

membunuh dengan pembunuh bayaran. Atau seperti yang telah disebut tadi, 

karena benci sampai menyumpah hingga terkena penyakit ‘ain. Kedengkian itu 

amat berbahaya, karenanya kita berlindung kepada Allah dari kejahatan yang bisa 

ditimbulkan oleh para pendengki. 

Keutamaan Surat Al Falaq dan An Nâs 

Telah kita bahas perihal surat Al Falaq dan An Nâs. Kedua surat ini, memiliki 

banyak keutamaan. Pertama, Nabi Muhammad menggunakan dua surat ini ketika 

beliau sedang sakit. Diriwayatkan dari ‘Aisyah, bahwasanya ketika Nabi 

Muhammad sakit, beliau akan membaca sendiri dua surat ini, kemudian 

meniupkannya kepada diri beliau. Kemudian, ketika sakit beliau semakin parah, 

maka ‘Aisyah yang membacakannya dan mengusapkan kedua tangannya ke tubuh 

Nabi Muhammad.  

Kedua, surat Al Mu’awwadzatain ini dapat digunakan sebagai surat untuk 

berlindung. Dalam sebuah Hadits riwayat Nasa’i, dikatakan bahwa Nabi 

Muhammad Saw, pernah bersabda kepada Ibnu ‘Abis. Beliau berkata, “maukah 

kamu aku tunjukkan sesuatu yang paling baik digunakan untuk berlindung?”, dia menjawab, 

“mau, wahai Rasulullah”. Beliau bersabda, “Al Falaq dan An Nâs, kedua surat ini”. 

Ketiga, surat Al Mu’awwadzatain ini merupakan surat yang tiada bandingnya. 

Sebagaimana dalam sebuah hadits yang diriwayatkan oleh Muslim, Ahmad, 

Tirmidzi, dan Nasa’i, “Tidakkah kamu melihat ayat-ayat yang diturunkan di waktu malam 

dan tidak ada bandingnya sama sekali: surat al Falaq dan surat an Nâs.” 

Demikianlah pembahasan kita mengenai Surat An Nâs dan Al Falaq. Semoga dapat 

kita ambil pelajaran dan sunnah Nabi melalui kedua surat ini dapat diamalkan. 

  



 

 
57 

Tadabbur Surat Al Ikhlas 

 الرَّحِيْمِ  الرَّحْْٰنِ  اللهِ  بِسْمِ 

 (٤)  كُفُوًااَحَد    لَّه  يَكُنْ  وَلََْ ( ٣)  يُ وْلَدْ  وَلََْ  يلَِدْ  لََْ ( ٢) الصَّمَدُ  اَللُ ( ١)  اَحَد   اللهُ  هُوَ  قُلْ 
1. Katakanlah (Muhammad), “Dialah Allah, Yang Maha Esa.  

2. Allah tempat meminta segala sesuatu.  

3. (Allah) tidak beranak dan tidak pula diperanakkan.  

4. Dan tidak ada sesuatu yang setara dengan Dia” 

 

Apa itu “Ikhlas”? 

Ikhlas, dalam bahasa Arab, terambil dari huruf kho, lam, dan shad. Dalam kamus Al 

Wâfi, dijelaskan bahwa kata tersebut artinya ialah bersih, murni, jernih, 

memisahkan diri dari sesuatu. Maknanya, surat ini ialah memurnikan tauhid yang 

menjadi dasar akidah umat Islam. Kita murnikan tauhid kita dari kepercayaan 

nenek moyang (prior believe) yang salah, dari kesesatan pikiran orang yang kacau, 

dan lain sebagainya.  

Sementara itu, tema utama dari surat ini, yang tecermin dari nama “Al Ikhlâsh” itu 

sendiri menurut Quraish Shihab ialah, menyingkirkan segala kepercayaan, dugaan, 

dan prasangka kekurangan atau sekutu bagi Allah Swt. yang selama ini hinggap di 

benak dan hati sementara orang.  

Konsep Pokok Ketuhanan dalam Islam 

Seorang Yahudi pernah bertanya pada Baginda Rasul, “Duhai Rasul, jelaskan 

kepada kami perihal Tuhanmu! Dari emaskah ia? Atau dari tembaga? Atau seperti 

apa?”. Surat ini kemudian turun, untuk menegaskan, seperti apakah sebenarnya 

konsepsi ketuhanan yang dimiliki oleh ajaran Islam. 

Ada empat penjelasan perihal siapakah Allah itu, serta bagaimana konsep 

ketuhanan dalam Islam yang dijelaskan dalam surat ini. 



 

 
58 

Pertama, Allah itu Ahad. Ahad bukan satu yang berbilang, bukan pula jamak yang 

menunggal. Ahad bukan “wahid”, yang merupakan permulaan dari bilangan. 

Keesaan Allah itu tidak seperti Tuhan yang dikonsepsikan oleh agama lain. Seperti 

Tuhan dalam doktrin trinitas yang dipegang oleh kaum Nasrani, bahwa ada Tuhan 

Bapak, Tuhan Anak, dan Roh Kudus, yang ketiganya satu. Atau seperti Tuhan 

dalam konsepsi agama Hindu, yang Esa namun terbagi tiga dalam trimurti, yakni 

Brahma sang pencipta, Wisnu sang pemelihara, dan Syiwa sang perusak. 

Inilah intisari daripada akidah Islam, yakni Tauhid! 

Menurut para ulama, keesaan Allah setidaknya mencakup tiga hal. Yakni, esa dalam 

dzat-Nya, esa dalam sifat-Nya, dan esa dalam perbuatan-Nya. Allah esa dalam 

dzat-Nya, dalam arti, Allah tidak terdiri dari materi-materi yang menyusun. Kalau 

kita perhatikan air, menurut penyelidikan ahli kimia, air merupakan persenyawaan 

antara dua unsur Hidrogen dan satu unsur Oksigen (H2O). Jika tidak ada salah 

satunya, atau katakanlah Hidrogennya hanya ada satu saja, maka tidak akan 

terbentuk air. Artinya, keberadaan air mensyaratkan adanya hidrogen dan oksigen. 

Tanpa hidrogen dan oksigen, tidak akan terwujud air. 

Ini tentu berbeda dengan Allah. Allah esa dalam dzat-Nya, dalam arti, Dia tidak 

disusun dari materi-materi tertentu yang menyusunnya, sehingga jika materi 

tersebut tidak ada, maka tidak akan terwujud Allah. Lebih jauh lagi, jika dikatakan 

Allah terwujud karena ada materi, maka Allah membutuhkan materi. Padahal, sifat 

“membutuhkan” merupakan pertanda ketidakberdayaan, sementara Allah Maha 

Berkuasa. 

Inilah yang membuat para ulama, khususnya dalam paham Asy’ariyah, menyebut 

bahwa keberadaan Allah tidak di dalam ruang maupun waktu. Ruang dan waktu 

merupakan makhluk, yang apabila Allah ada di dalamnya, maka Allah menjadi 

butuh kepada keduanya. Sementara, Allah ada sebelum ruang dan waktu itu 

diciptakan. Konsekuensinya, ayat-ayat yang mengisyaratkan ruang dan waktu 

kepada Allah maka ditafsirkan dengan cara tafwidh (pembiaran hanya Allah yang 

mengetahui maknanya) atau takwil (menggeser makna kepada sesuatu yang tidak 

bertentangan dengan dzat dan sifat Allah). 

Allah juga esa dalam sifat-Nya. Dalam pemahaman Asy’ariyah, disebutkan ada 20 

sifat wajib yang ada pada Allah, 20 sifat mustahil, dan 1 sifat jaiz bagi Allah. Maksud 

dari penyebutan sifat-sifat ini bukan untuk membatasi, melainkan untuk 



 

 
59 

mempermudah penjelasan kepada manusia mengenai Allah dan menegasikan 

berbagai pandangan yang keliru tentang Allah. Seluruh sifat-sifat Allah itu melekat 

hanya pada Allah saja, dan berbeda dengan apa yang ada pada makhluk-Nya. 

Misalnya, Allah bersifat Maha Adil. Keadilan pada Allah tidak bisa disamakan 

dengan keadilan yang ada pada makhluk. Sebab, keadilan Allah itu sempurna, 

sementara keadilan makhluk itu selalu memiliki kekurangan.  

Terakhir, Allah esa dalam perbuatan-Nya. Maksudnya, segala sesuatu yang ada di 

dunia ini adalah hasil dari perbuatan Allah semata. Ketika Allah menciptakan bumi, 

bukan hanya sekadar menciptakan bumi itu sendiri, melainkan juga sistem yang 

bekerja pada bumi itu. Berapa massanya, kecepatan rotasi dan revolusinya, gaya 

tarik menariknya dengan benda langit lainnya, dan sebagainya.  

Pada dasarnya, pemahaman kita akan keesaan Allah dapat diraih melalui jalur 

berpikir dengan akal yang sehat. Hal ini tecermin pada ayat ke-22 dari Surat Al 

Anbiya, 

ُ لَفَسَدَتَۚ فَسُبْحٰنَ اللَِّّٰ رَبِّ   ٢٢الْعَرْشِ عَمَّا يَصِفُوْنَ لَوْ كَانَ فِيْهِمَآ اٰلِِةَ  اِلاَّ اللَّّٰ

Seandainya pada keduanya (di langit dan di bumi) ada tuhan-tuhan selain Allah, tentu 

keduanya telah binasa. Mahasuci Allah yang memiliki ‘Arsy, dari apa yang mereka sifatkan. 

Bila kita perhatikan alam semesta, akan terlihat adanya sebuah sistem yang 

sempurna. Bumi berada di dalam tata surya tanpa ada pasak yang menyangga. Para 

saintis modern menemukan, bahwa ada gaya gravitasi yang menjaga posisi bumi 

dan benda langit lainnya. Dalam teori gravitasi, setiap benda yang memiliki massa 

akan memiliki percepatan gravitasi. Semakin besar massa bendanya, semakin besar 

pula gravitasinya. Gaya tarik-menarik dari gravitasi itu akan menjaga posisi kedua 

benda satu sama lain.  

Apa yang dilakukan para saintis ini sejatinya hanya menguraikan sistem yang sudah 

bekerja selama milyaran tahun. Sebuah sistem semesta yang sempurna ini, pastilah 

ada yang mengaturnya. Mustahil bisa terjadi dengan sendirinya. Pengaturan alam 

semesta ini pun hanya bisa terencana dengan sempurna jika yang mengatur hanya 

satu saja dan memiliki kekuasaan mutlak tidak terbatas. Jika ada lebih dari satu 

penguasa, artinya ada pembatasan kekuasaan yang satu oleh yang lainnya. 

Kekuasaan yang terbatas menunjukkan ketidakberdayaan. Jika alam semesta 



 

 
60 

diciptakan oleh yang terbatas kekuasaannya, maka akan terdapat kecacatan. Maka 

dapat disimpulkan, pencipta alam semesta ini esa, tidak berbilang. 

Kalau kita melihat mitologi-mitologi yang berakar pada kebudayaan kuno, akan 

kita lihat kekeliruan mendasar dari tuhan yang mereka konstruksikan. Ada tuhan 

yang menguasai daratan, ada yang menguasai lautan. Penguasa lautan tidak bisa 

berkuasa di darat, pun sebaliknya penguasa daratan tidak berdaya di laut. Ada 

tuhan yang menebar kebaikan, ada yang memicu kejahatan. Ada yang 

menyuburkan tanah, ada yang memicu angin ribut perusak tanah. Seolah tampak, 

bahwa setiap kejadian di dunia itu harus ada tuhannya, dan tuhan itu terpisah dari 

tuhan-tuhan lainnya.  

Padahal, misalkan saja Tuhan itu ada dua, apa mungkin penciptaan ini akan 

sempurna? Bila sesama “tuhan” itu bertentangan kehendak, bagaimana nasib yang 

diciptakan? Jika ia berbilang, tentu akan mengurangi kemahakuasaannya. Dan yang 

demikian, bila kemahakuasaannya tidak mutlak, pastilah bukan Tuhan! Apalah lagi 

tuhan itu tidak hanya dua, tetapi puluhan bahkan ratusan! Bagaimana mungkin 

sesuatu disebut tuhan jika kekuasaannya dibatasi oleh tuhan yang lain? Apalagi 

ditambah ada tuhan yang memimpin tuhan-tuhan yang lain, ini tuhan atau 

birokrasi? Akal yang sehat pasti tidak akan menerima konsepsi semacam ini. 

Dzat yang memiliki kekuasaan tidak terbatas dan bersifat esa itu, hanyalah Allah 

semata. Jika ada tuhan selain Allah, lafasadataa, maka pasti akan terdapat kecacatan, 

kerusakan, dan kehancuran pada langit dan bumi itu. Akal yang sehat akan 

mengantarkan pada simpulan akan keesaan pencipta langit dan bumi. Ketika akal 

sudah tidak lagi mampu beranjak lebih jauh, keimananlah yang memperkenalkan, 

pencipta langit dan bumi yang esa itu, adalah Allah. 

Konsekuensi dari keesaan Allah adalah keharusan penghambaan makhluk yang 

hanya tertuju pada Allah saja, tidak pada yang lain.  

Kedua, Allah itu As Shamad. Apa itu makna Ash Shamad? Ibnu Abbas menyebut 

Ash Shamad sebagai “Dialah yang dituju oleh seluruh makhluk untuk memenuhi 

kebutuhan dan permintaan mereka”. Abu Hurairah memaknai Ash Shamad 

sebagai “segala sesuatu memerlukan dan berkehendak kepada Allah, berlindung 

kepada-Nya, sedangkan Dia tidaklah berlindung kepada siapa pun juga”. Ath 

Thabari mengatakan bahwa arti dari Ash Shamad ialah “tiada rongga bagi-Nya” 



 

 
61 

Keseluruhan pemaknaan atas Ash Shomad itu menunjukkan, bahwa Allah itu 

memiliki kekuasaan atas segalanya. Kekuasaan-Nya sempurna, tanpa ada yang 

perlu ditambahi oleh sesuatu pun. Karenanya, Allah Maha Berkehendak atas apa 

pun juga. Akibatnya, kita sebagai makhluk, tidak ada lagi tempat untuk mengharap, 

meminta, dan memohon, selain hanya kepada-Nya. 

Ketiga, Allah itu tidak beranak, dan tidak pula diperanakkan. Penjelasan ini 

menjatuhkan argumentasi orang Yahudi yang berkata Azar adalah anak Allah, dan 

pendirian orang Nasrani bahwa Isa Al Masih adalah anak Allah. Semuanya itu 

adalah ketidaklogisan dari konsepsi tuhan itu sendiri. 

Apabila Tuhan itu memiliki anak, maka ia pasti membutuhkan. Manusia misalkan, 

memiliki anak untuk melanjutkan nasab keturunan. Hewan beranak, karena ia 

butuh pelampiasan hawa nafsunya. Lantas, jika Tuhan itu beranak, bukankah itu 

sama saja merendahkan derajat ketuhanan itu sendiri? 

Oleh karena itu, Islam menegaskan bahwa, Allah tidak punya anak. Lebih daripada 

itu, Allah juga tidak diperanakkan. Dia tidak memiliki orang tua. Karena Allah itu 

adalah Qadim, Dia ada tanpa permulaan. Allah juga Baqa, Dia ada tanpa akhir. Maka 

akan aneh bila ada yang berkata, bahwa Tuhan itu diperanakkan. 

Keempat, tidak ada sesuatu pun yang setara dengan Allah. Jelaslah dengan hal 

yang demikian, sebab Allah adalah khaliq, pencipta. Sementara selain Allah adalah 

makhluk, yang diciptakan. 

Dalam Tafsir Al Muyassar dijelaskan, tidak ada yang sama dengan Allah dalam tiga 

hal. Yakni, tidak sama dalam hal nama, sifat, dan perbuatan. Ini berkait dengan 

pemahaman kita akan sifat-sifat Allah. Allah itu Maha Mendengar, namun cara 

Allah mendengar tidak sama dengan makhluk. Allah itu Maha Melihat, akan tetapi 

bagaimana Allah melihat, tidak perlu kita pikirkan karena itu melampaui batas yang 

ditetapkan. 

Menurut Imam Al Qurthubi dalam tafsirnya, sejatinya ayat-ayat dari surat Al Ikhlas 

ini saling berkaitan satu dengan yang lainnya. Pertama, kita harus memahami 

bahwa Allah bersifat esa. Karena Allah Maha Esa, maka seluruh makhluk memiliki 

ketergantungan kepada-Nya. Akan tetapi, Allah tidak memiliki ketergantungan 

terhadap sesuatu apa pun, termasuk ketergantungan untuk bereproduksi dan 

mempunyai anak. Sebab, jika tuhan itu memiliki anak, maka akan ada sesuatu, 



 

 
62 

yakni anaknya itu, yang serupa dengan tuhan. Ini tentu bertentangan dengan akal 

sehat bahwa yang dimaksud dengan Khalik adalah sesuatu yang berbeda 

sepenuhnya dengan makhluk. Di sinilah dapat terlihat keserasian antara satu ayat 

dengan ayat lain di surat Al Ikhlas. 

Keutamaan Surat Al Ikhlas 

Surat ini memiliki banyak keistimewaan. Pertama, kandungan surat ini setara 

dengan sepertiga Al Quran. Sebagaimana tersebut dalam hadits yang diriwayatkan 

oleh Bukhari, Abu Daud, dan Nasa’i, Rasulullah Saw. bersabda, “Demi Zat yang 

jiwaku dalam kekuasaan-Nya, sesunguhnya surat Al Ikhlas itu pastilah setimpal dengan 

sepertiga Al Quran”. Selain itu, ada banyak juga hadits serupa. 

Kedua, dengan membaca surat ini (tentunya disertai dengan pengaplikasian dalam 

kehidupan), Allah akan memasukkan hamba tersebut ke dalam surga. Dalam 

Hadits riwayat Tirmidzi dikatakan, bahwa Abu Hurairah berkata, “Aku datang 

bersama Nabi Saw., tiba-tiba beliau membaca ‘Qul Huwallahu Ahad’, lalu beliau berkata: 

‘wajiblah!’, aku pun bertanya, ‘wajib apa wahai Rasulullah?’ beliau menjawab, ‘wajib baginya 

surga’” 

Hikmah kehidupan 

Kita perlu memurnikan tauhid kita, agar tidak bercampur dengan hal-hal yang 

dapat menodainya. Kita juga perlu melepaskan diri dari paham-paham yang tidak 

sesuai dengan intisari Tauhid. Apalagi di zaman yang sedang kacau seperti ini.  

Kita saksikan bagaimana manusia dipertuhankan dengan filsafat Humanisme, 

kebenaran itu ditentukan semau manusia dan untuk manusia semata. Paham 

Humanisme di sini tidak bermakna penghormatan terhadap kemanusiaan kita. 

Melainkan berakar pada sejarah panjang masyarakat Eropa. Paham ini lahir sebagai 

bentuk perlawanan terhadap Theisme (ketuhanan). Sebelum Abad Pencerahan 

Eropa, agama dan lembaga keagamaan memiliki kekuasaan mutlak. Masalahnya 

adalah, terdapat berbagai kecacatan dalam agama dan lembaga keagamaan itu 

akibat pencampurannya dengan kebudayaan pagan dari Romawi dan Yunani. 

Ketika kekuasaan agama dan lembaga keagamaan yang absolut itu semakin jauh 

dari kebenaran, maka ditentanglah dengan paham Humanisme. Mereka menuntut 

untuk mengalihkan pandangan dari ‘langit’ (Tuhan) kepada ‘bumi’ (manusia).  



 

 
63 

Begitu pula paham Materialisme, yang mengajarkan manusia bahwa hakikat 

kehidupan hanya sebatas pada sesuatu yang dapat diinderai saja (materi). 

Sementara substansi yang tidak tampak secara indrawi dianggap tidak diperlukan. 

Jika kita hanya berpatokan pada pandangan semacam ini, akibatnya adalah kita 

mengejar sesuatu dalam bentuk materi saja, tanpa perlu substansinya. Kita pun 

menjadi tidak menghiraukan halal dan haram. Halal menjadi haram, haram menjadi 

halal, semuanya dibolak balik sekehendak hati.  

Dalam mengurusi urusan publik, Tuhan juga berusaha disingkirkan dengan 

Sekularisme, karena trauma kolektif dari kerusakan ilmu pengetahuan oleh dogma-

dogma yang keliru. Ilmu pengetahuan ingin dimurnikan dari pengaruh agama. 

Padahal, mana mungkin timbul ilmu yang manfaat lagi berkah, jika Yang Maha 

Memiliki Ilmu dinafikan? 

Tersebab kecanggihan teknologi, Tuhan pun diragukan. Seolah-olah manusia bisa 

segalanya. Memang, dengan teknologi kita dapat membelah gunung, menjelajah 

samudra, hingga menggali bumi. Namun secanggih-canggihnya manusia mencipta, 

pastilah hanya sekadar mengolah dari ciptaan yang sudah ada. Tidak mungkin, 

manusia bisa membuat sesuatu dari yang sebelumnya tidak ada. Bahkan hanya 

untuk seekor nyamuk sekalipun. 

Allah memiliki kesempurnaan yang paripurna, tidak ada bandingnya. Sementara 

makhluk hanya diberi sesuai kadar yang dikehendaki-Nya. Karenanya, tidak ada 

pantas bila kita merasa hebat sambil merendahkan orang lain. Sebab, kita pun 

punya kekurangan dan orang lain juga ada kelebihan yang Allah beri. Kita juga 

tidak boleh berputus asa, sebab Allah tempat harap bagi siapapun jua.  

Itulah intisari dari Surat Al Ikhlas, memurnikan pemahaman Tauhid kita dari 

kerancuan berpikir yang bisa menodainya.  

  



 

 
64 

Tadabbur Surat Al Lahab 

 الرَّحِيْمِ  الرَّحْْٰنِ  اللهِ  بِسْمِ 

 لَِبَ    ذَاتَ   نَراً  سَيَصْلٰى(  ٢)  وَمَاكَسَبَ   مَالهُ  عَنْهُ   اغَْنٰى   مَآ(  ١)  وَّتَبَّ   لَِبَ    اَبيْ   يدََآ  تَ بَّتْ 

 (٥) مَّسَد   مِّنْ  حَبل   هَا جِيْدِ  فيْ ( ٤) الحَْطَبِ  لةََ  حََّْا  تهُ وَّامْراََ ( ٣)
1. Binasalah kedua tangan Abu Lahab dan benar-benar binasa dia! 

2. Tidaklah berguna baginya hartanya dan apa yang dia usahakan. 

3. Kelak dia akan masuk ke dalam api yang bergejolak. 

4. Dan (begitu pula) istrinya, pembawa kayu bakar (penyebar fitnah) 

5. Di lehernya ada tali dari sabut yang dipintal 

 

Paman-Paman Nabi 

Surat ini turun di periode Mekkah, yang juga menandai peristiwa dimulainya 

dakwah nabi Muhammad Saw. secara terang-terangan. Ketika itu, Nabi 

Muhammad Saw. mengumpulkan orang-orang di Mekkah.  

Beliau berkata, “apakah kalian akan percaya, jika saya berkata, dari balik bukit ini 

akan ada sekelompok pasukan yang menyerang Mekkah?” 

Penduduk Mekkah menjawab, “kami belum pernah melihat engkau berbohong”. 

Nabi Muhammad melanjutkan, “maka, saya memperingatkan kalian semua, 

bahwasanya akan ada siksa yang amat pedih!” 

Terkejutlah orang-orang Mekkah. Lebih-lebih Abu Lahab, paman Nabi sendiri. 

Beliau bahkan berkata, “celakalah engkau, Muhammad! Hanya untuk itukah 

engkau mengumpulkan kami?” 

Kemudian, turunlah ayat ini. 

Dari latar kisah ini, Syaikh Al Utsaimin menggolongkan bahwa ada tiga kelompok 

paman (atau umumnya adalah kerabat dekat) Nabi Muhammad. 



 

 
65 

Pertama, ialah mereka yang mendukung dakwah Nabi Muhammad Saw. sekaligus 

masuk ke dalam Islam. Di antaranya ialah Abbas bin Abdul Muthalib dan Hamzah, 

yang menjadi syuhada di perang Uhud. Kedua, ialah yang mendukung, namun 

tetap berpegang pada kekafirannya. Seperti Abu Thalib, yang pernah melindungi 

Nabi Muhammad dan menjadi penjamin, namun sampai akhir hayat, ia tak 

mengucap syahadat. Ketiga ialah yang menentang dan memusuhi, seperti Abu 

Lahab ini. 

Rupanya, pertentangan Abu Lahab dengan dakwah Nabi Muhammad bukan sekali 

saja. Di masa berikutnya, ia selalu membuntuti Nabi ketika sedang dakwah. Jika 

Nabi mengatakan, “berimanlah engkau kepada Allah”, dari belakang, Abu Lahab 

menafikan semua seruan nabi. Dia bantah sembari menebar fitnah, bahwa Nabi 

Muhammad hanyalah seorang penyair.  

Perilaku buruk ini diikuti juga oleh sang istri. Ia digambarkan sebagai pembawa 

kayu bakar. Sebagian ulama berpendapat, memang sehari-hari, Ummu Jamil, istri 

Abu Lahab, mencari kayu bakar berduri. Kemudian diikat dilehernya dengan tali 

sabut. Ditebar kayu bakar itu di sepanjang jalan yang biasa Nabi lalui. Tujuannya, 

ingin mencelakakan Nabi. 

Sementara itu, ulama lainnya berpendapat bahwa ini adalah kiasan. Ia membawa 

fitnah kedengkian. Disebarkan banyak berita bohong seputar Nabi Muhammad. 

Tujuannya untuk menghalau dakwah Nabi Muhammad. Dia juga mengorbankan 

harta bendanya untuk menghalangi Nabi. 

Inilah sosok pasangan yang tidak patut untuk ditiru. Keduanya bekerja sama untuk 

menghalangi dakwah Islam.  

Kisah hidup Abu Lahab berakhir menyedihkan. Dikabarkan, dia meninggal saat 

mendengar kabar kekalahan pasukan Quraisy dalam Perang Badar. Dia telah 

mendukung perang itu, dan kaget ketika diberitakan bahwa pasukannya kalah. 

Sebenarnya ini adalah salah satu bentuk penyakit hati. Orang yang amat mendengki 

dan mendendam pada orang lain, akan sulit menerima bahwa orang lain yang dia 

benci mendapat kesuksesan, bahkan mengalahkannya. Bisa saja, seperti dugaan 

Buya Hamka dalam tafsirnya, ia menderita penyakit kejang-kejang atau serangan 

jantung. 

 



 

 
66 

 

Hikmah kehidupan 

Surat ini, sekalipun mengisahkan tentang upaya Abu Lahab dalam menghalangi 

dakwah Nabi Muhammad, bukan berarti tidak dapat kita ambil hikmah untuk masa 

kini. Setidaknya ada poin yang bisa kita tadabburi dan menjadikannya sebagai 

hikmah. 

Pertama, orang yang mencela dan menghina Nabi Muhammad, atau lebih luas 

lagi menghina seruan Islam, pada dasarnya dialah yang akan celaka dan menjadi 

hina. Pada ayat pertama, terlihat bagaimana Allah membalas ucapan Abu Lahab 

yang mengutuk Nabi. Abu Lahab kesal dengan dakwah Nabi Muhammad, sampai-

sampai ia mengutuknya dan mengatakan Nabi akan celaka. Padahal, pada 

hakikatnya, Abu Lahab sendiri yang akan celaka, baik di dunia lebih-lebih di 

akhirat. 

Di masa saat ini pun kita lihat yang demikian. Banyak orang yang benci dengan 

Islam dan Nabi Muhammad, tersebab kebodohannya perihal yang ia benci. Di 

Amerika, pernah kita dengar kabar seseorang dengan bangganya membakar Al 

Quran. Pada akhirnya, kematiannya menyedihkan. Ia mati terbakar. Kita juga 

pernah dihebohkan dengan kasus Charlie Hebdo di awal 2015 silam. Seorang 

kartunis yang berlindung di balik kebebasan berpendapat, yang dengannya ia 

menggambar karikatur yang menghina Islam dan Nabi, mati mengenaskan 

ditembak sekelompok orang. 

Siapa pun yang menghina Nabi Muhammad, menjelek-jelekkan ajarannya, pastilah 

ia akan menjadi orang yang hina. Baik di dunia, lebih-lebih di akhirat kelak. Kecuali 

jika ia mengakui kekhilafannya dan bertaubat dengan sungguh-sungguh. 

Kedua, segala upaya yang dilakukan untuk menghalangi seruan Nabi Muhammad, 

atau lebih luasnya, menghalau dakwah Islam, akan sia-sia belaka. Kita kenal dalam 

sejarah Indonesia, ada seorang orientalis (pengkaji dunia Timur, khususnya Islam 

asal Barat) bernama Snouk Hurgonje. Ia berpura-pura menjadi muslim, belajar 

hingga tanah suci, menikahi penduduk pribumi muslimah, namun kedoknya hanya 

untuk menutupi upaya penghancuran Islam yang pada masa itu gigih menentang 

kezhaliman kolonialis Belanda. Toh pada akhirnya, Belanda kalah juga dan harus 

angkat kaki dari negeri ini.  



 

 
67 

Masih banyak lagi upaya yang dilakukan oleh para pembenci Islam untuk 

menghentikan seruan dakwah Nabi Muhammad. Namun pada akhirnya, Islam 

tetap ada. Al Quran tetap lestari. Bahkan Nabi Muhammad sendiri diakui, sebagai 

orang yang paling berpengaruh sepanjang sejarah manusia, bahkan oleh non-

muslim sekalipun. 

Ketiga, semua bentuk keduniaan yang kita punya, baik harta benda, anak 

keturunan, istri atau pasangan, jabatan dan kehormatan, tidak akan menjadi 

manfaat, bahkan akan menjadi sebab musibah di Hari Akhirat, jika tidak digunakan 

di jalan yang benar. Abu Lahab ialah orang terpandang. Ia merupakan adik dari 

ayahnya Nabi Muhammad. Disegani oleh penduduk Mekkah. Julukannya Abu 

Lahab, yakni orang yang merona wajahnya saking tampannya. Istrinya juga orang 

yang cantik jelita, hingga dijuluki Ummu Jamil, ibunya kecantikan. Namun semua 

itu, tidak berguna di akhirat. Bahkan karena digunakan untuk menghalangi dakwah 

Nabi Muhammad, ia menjadi sebab siksa di neraka. 

Mengutuk Nabi Muhammad binasa, Abu Lahab justru yang menjadi binasa, dunia 

sampai akhirat. Menebar kayu bakar di dunia, membuat istrinya disiksa dengan 

kayu itu di neraka. Di dunia ia ikat kayu dengan sabut di leher, di neraka dia diikat 

dengan rantai besi yang panas. Kejahatan di dunia, pasti akan terbalaskan di akhirat 

kelak. 

Dapat kita lihat pada masa ini, banyak orang yang mengejar dunia. Jabatan dicari, 

uang diburu, istri sampai diselingkuhi. Semuanya karena terbuai oleh kefanaan 

nikmat dunia. Akhirnya, yang dia cari tidak digunakan untuk ibadah. Harta banyak, 

sedekah enggan. Jabatan tinggi, hasil gratifikasi. Apalah guna itu semua selain 

memperberat timbangan keburukan kita di akhirat? 

Semoga kita tidak mengikuti yang demikian. 

Keempat, janganlah kita bersengkongkol untuk menjadi penebar kebencian, 

penghasut fitnah, pemicu adu domba, hingga pemecah masyarakat. Abu Lahab 

bersengkongkol dengan istrinya untuk menghasut penduduk Mekkah agar 

menolak Nabi Muhammad. Mungkin dalam jangka pendek, hasutan itu berhasil. 

Namun, pada akhirnya, hasutan itu membuat ia menjadi susah hati. Ketika Nabi 

Muhammad bersama pasukannya dengan gemilang mengalahkan pasukan kafir 

Quraisy di Perang Badar, sakitlah Abu Lahab akibat kedengkian yang mendalam. 



 

 
68 

Orang yang dihasut pun lambat laun tidak percaya Abu Lahab dan justru tertarik 

dengan ajakan Nabi Muhammad. 

Di masa saat ini, kiranya kita ambil hikmahnya penjelasan tersebut. Dengan 

kecanggihan teknologi dan koneksi ke sosial media, betapa mudahnya untuk 

menjadi penebar kebencian. Hasut-menghasut menjadi amat lumrah di banyak 

tempat. Benci si anu karena dia begitu. Padahal yang dia kabarkan hanyalah bualan 

semata. Masyarakat terpecah belah, saling curiga antara satu kelompok dengan 

yang lainnya. Inilah buruknya menjadi penghasut dan penebar kabar bohong. 

Masyarakat terpecah, kebenaran pun menjadi samar. 

Terakhir, bila kita hendak mendakwahkan Islam, maka cerminkanlah nilai 

keislaman itu dalam keseharian kita. Terlihat di dalam kisah sebab turunnya surat 

ini, Nabi Muhammad pertama kali menanyakan, percayakah kalau beliau 

mengatakan sesuatu? Semua serempak menjawab yakin, karena beliau adalah orang 

yang jujur, dapat dipercaya. Gelar Al Amin (orang terpercaya) sudah diberi bahkan 

jauh sebelum kenabian.  

Ketika beliau menyeru kepada Allah, serentak penduduk Mekkah tidak dapat 

mengelak. Hingga kata-kata yang keluar hanyalah umpatan belaka. Bukan bantahan 

pada ajakan beliau. Ini menunjukkan, akhlak beliau sudah diterima, namun ajakan 

beliau tidak diterima hanya karena mengganggu kepentingan mereka.  

Di samping itu, terlihat juga kecerdasan Rasulullah ketika akan berdakwah. Ia 

menonjolkan sikap yang sebenarnya, tidak mungkin untuk dibantah. Bantahan 

yang datang tidak bersifat substantif. Hanya cercaan saja.  

Demikianlah kiranya hikmah yang dapat kita ambil dari surat ini. Semoga tadabbur 

kita mendorong kita menjadikan kisah dalam Al Quran ini sebagai pelajaran.  

  



 

 
69 

Tadabbur Surat An Nashr 

 بِسْمِ ٱللََِّّ ٱلرَّحَْْٰنِ ٱلرَّحِيمِ 

  بَِِمْدِ  فَسَبِّحْ ( ٢)  أفَْ وَاجًا اللََِّّ  دِيْنِ  فيْ   يدَْخُلُونَ  النَّاسَ  وَرأَيَْتَ ( ١)  وَالْفَتْحُ  اللََِّّ  نَصْرُ  جَاءَٓ  إِذَا

 ( ٣) تَ وَّاباً  كَانَ   إِنَّه  ۚوَاسْتَ غْفِرْهُ  رَبِّكَ 
1. Apabila telah datang pertolongan Allah dan kemenangan 

2. Dan engkau melihat manusia berbondong-bondong masuk agama Allah 

3. Maka bertasbihlah dengan memuji Tuhanmu dan mohonlah ampunan kepada-Nya. 

Sungguh, Dia Maha Penerima taubat 

 

Menuai Kembali Kerinduan 

Makkah, kota kelahiran yang amat dicintai oleh Nabi, harus beliau tinggalkan 

ketika tekanan semakin menjadi. Allah perintahkan untuk berhijrah ke Madinah. 

Membangun peradaban, menjadi suri tauladan. Ketika risalah itu kemudian hendak 

mencapai akhir, terlihatlah kejayaan Islam terus meluas ke banyak penjuru. 

Kembalinya Nabi ke Makkah, merupakan sebuah pertanda, inilah kemenangan di 

atas kemenangan. Kejayaan di atas kejayaan. 

Peristiwa itu kita kenal sebagai Fathu Makkah, penaklukan atau pembebasan atas 

kota Makkah. Terjadi pada bulan Ramadhan, tahun ke-8 Hijriah. 

Ada dua pendapat mengenai waktu turunnya surat ini. 

Pertama, surat ini turun sebelum peristiwa Fathu Makkah. Sebagai isyarat, bahwa 

pada kemudian hari, akan terjadi kembalinya Makkah ke dalam pangkuan umat 

Islam. Hal ini terlihat dari penggunaan kata idzaa, yang berarti “apabila”. Pendapat 

ini didukung oleh Ar Razi. 

Kedua, surat ini turun setelah peristiwa Fathu Makkah. Tepatnya, pada tahun ke-

10 Hijriah. Surat ini, menurut pendapat Ibnu Abbas, merupakan pertanda risalah 

kenabian telah menuju titik akhir. Itu pun menjadi pertanda pula, akan berakhirnya 



 

 
70 

usia hidup Nabi Muhammad. Sebab, setelah surat ini, turun ayat ke-3 surat Al 

Maidah, yakni 

سْلٰمَ  لَكُمُ  وَرَضِيْتُ  نعِْمَتِ  عَلَيْكُمْ  وَأتََْمَْتُ  دِيْ نَكُمْ  لَكُمْ  أَكْمَلْتُ  الْيَ وْمَ   دِينًا الِْْ
Pada hari ini telah Aku sempurnakan untuk kamu agamamu, dan telah Aku cukupkan 

kepada kamu nikmat-Ku, dan telah Aku ridhai Islam sebagai agama bagi kamu. 

Kemudian turun ayat-ayat akhir lainnya sampai Rasulullah wafat. Dalam sebuah 

keterangan disebut, Nabi Muhammad masih hidup hingga 70 hari setelah turunnya 

surat ini. (Mengenai perbedaan pendapat atas turunnya ayat Al Quran terakhir, 

silakan dibaca “Mengenali Al Quran” di bagian awal buku ini) 

Dikisahkan pada ayat kedua, setelah Makkah berhasil ditaklukkan, penduduk kota 

Makkah berbondong-bondong masuk Islam. Hal ini tecermin dalam kata afwaajaa 

yang merupakan jamak dari fawj, yang berarti kelompok. Maknanya, ada banyak 

kelompok suku, kabilah, dan kelompok lainnya yang masuk Islam secara bersama 

di saat hari Fathu Makkah sampai pelaksanaan Haji Wada. 

Apa itu An Nashr dan Al Fath? 

Ada dua kata kunci yang menarik dari surat ini. Pertama, ialah An Nashr (نصر). 
Menurut Syaikh Al Utsaimin, An Nashr artinya adalah anugerah dari Allah, berupa 

gentarnya musuh kepada Nabi Muhammad Saw. hal ini sesuai dengan hadits 

beliau,  

 شَهْر    مَسِيْْةََ  بِالرُّعْبِ   نُصِرْتُ 
Aku diberi pertolongan dengan rasa gentar pada musuh sekalipun berada pada jarak 

perjalanan satu bulan.  

Hadits Riwayat Bukhari Muslim 

Sementara itu, makna An Nashr menurut Prof. Dr. Wahbah Az Zuhaili adalah 

bantuan atau pertolongan untuk memperoleh sesuatu yang diminta.  

Dari kedua makna ini, dapat kita lihat bahwa An Nashr itu datang dari Allah 

sebagai kekuatan agar yang kita minta, Allah berikan. Dalam konteks ini, ialah 

permintaan untuk kembali ke Makkah.  



 

 
71 

Kedua, kata Al Fath (فتح). Menurut arti kamus, kata ini berarti membuka, memulai, 

menaklukkan, merekah. Makna dari Syaikh Al Utsaimin, makna Al Fath dalam 

surat ini adalah kemenangan.  Hal ini berkait dengan firman Allah di ayat pertama 

surat Al Fath,  

 ( ١)  مُّبِينًا فَ تْحًا  لَكَ   فَ تَحْنَا   إِنَّ 
Sesungguhnya Kami telah memberikan kepadamu kemenangan yang nyata 

Kemenangan yang nyata ini, merupakan kemenangan Islam atas musuh-musuhnya 

dalam arti luas. Arti khususnya, kemenangan yang Rasulullah dapatkan dalam 

Fathu Makkah secara damai dan masuknya orang-orang ke dalam Islam secara 

serempak. 

Sementara itu, Prof. Dr. Wahbah Az Zuhaili menuliskan, bahwa Al Fath ini adalah 

memperoleh sesuatu yang diminta, yang sebelumnya sempat ditangguhkan. Kaitan 

dengan An Nashr tadi, bahwa An Nashr itu adalah sebagai sebab dan Al Fath ini 

sebagai akibat. Disebabkan pertolongan dari Allah, kemenangan didapat. Kira-

kira, seperti itu maknanya. 

Hikmah kehidupan 

Peristiwa Fathu Makkah, yang menjadi tema pokok dari surat ini, memiliki banyak 

hikmah dalam kehidupan kita.  

Pertama, peristiwa Fathu Makkah, menjadi inspirasi bagi peristiwa bersejarah di 

negeri kita, yakni penaklukan Sunda Kelapa oleh Pangeran Jayakarta. Indikasinya 

dapat kita lihat dari penggunaan nama Jayakarta itu sendiri. Ia menukil ayat 

pertama surat Al Fath, berupa Fathan Mubiina, kemenangan yang nyata. Kemudian 

dibahasakan sebagai Jaya Karta, kejayaan yang sempurna, yang hari ini kita sebut 

sebagai Jakarta. Ini pun menandai penaklukan kota ini dari cengkeraman penjajah 

dan kembali ke pangkuan masyarakat.43 

Semangat perjuangan seperti ini, harus terus kita lestarikan. Sebagai umat 

Rasulullah, plus sebagai masyarakat Indonesia yang mempelajari sejarah. 

 
43 Kisah penaklukan Jakarta dapat dibaca lebih lanjut di buku Api Sejarah 1, Ahmad Mansur Suryanegara 



 

 
72 

Kedua, ketika Allah berikan kemenangan, maka yang harus dilakukan pertama kali 

bukan membanggakan diri, berkacak pinggang, dan menepuk dada. Namun 

melakukan tasbih sekaligus tahmid, dan beristighfar.  

Bertasbih sambil bertahmid, merupakan keharusan kita, yakni menyucikan asma 

Allah, dari yang sebelumnya dikotori oleh dugaan-dugaan orang kafir ataupun dari 

diri kita sendiri. Misal, dugaan Allah mempunyai anak. Atau dugaan bahwa Allah 

menelantarkan umat Islam karena tidak memberi bantuan dengan segera. Kita 

bertasbih menyebut nama Allah. 

Tasbih di sini, menurut para ulama, satu paket dengan bertahmid. Yakni, memuji 

Allah.  

Setelah itu, mohonkan juga ampun dengan beristighfar. Barangkali, dalam 

perjalanan kita untuk melewati rintangan itu, terdapat kekhilafan. Atau kita sempat 

ragu juga dengan pertolongan Allah. Untuk menghapus kesalahan tersebut, 

lakukanlah istighfar. 

Semua ini dirangkum di salah satu bacaan rukuk dan sujud yang Nabi Muhammad 

Saw. selalu baca setelah turun surat ini, yakni 

 اغْفِرْلِى   اللّٰهُمَّ   وَبَِِمْدِكَ  رَب َّنَا  سُبْحَانَكَ 
Maha Suci engkau wahai Tuhan kami, dan bagi-Mu segala puji, Ya Allah, ampunilah aku. 

Ketiga, dari sini kita diajari untuk senantiasa bertaubat. Jangan sampai kita terlalu 

sibuk dengan urusan-urusan lain, sampai lupa untuk melakukan introspeksi diri. 

Perlu setidaknya sejenak dalam satu kurun waktu, bisa sehari, sebulan atau bahkan 

setahun, kita renungi apa yang telah kita lakukan. Kita gali kembali kesalahan yang 

telah lalu, kemudian kita taubat kepada Allah. Jika kesalahan itu menyangkut orang 

lain, sudah seharusnya kita meminta maaf.  

Kemenangan demi kemenangan yang kita dapat, jangan sampai membuat khilaf. 

Justru, harus membuat kita menjadi insaf. Bahwasanya waktu yang telah 

ditentukan akan segera tiba. Bersiaplah menuju hari pertemuan kita dengan Allah 

Ta’ala. 

Ampunan Allah itu amat luas. Akan Dia berikan kepada siapa saja yang rajin 

bertasbih, bertahmid, dan beristighfar. Allah akan berikan taubat kepada mereka, 



 

 
73 

ditambah dengan rahmat, dan taubat mereka akan dikabulkan oleh Allah. Inilah 

gambaran yang diberikan dalam Tafsir Al Muyassar. 

Nabi Muhammad sendiri, sebagai Nabi yang mulia saja, tiap hari tidak kurang dari 

seratus kali beristighfar. Kita, umat yang banyak dosa ini, setidaknya sama atau 

sepantasnya lebih dari itu. 

Terakhir, penaklukan kota Makkah memiliki banyak arti. Dahulu, orang-orang 

tidak mau masuk Islam, menghina Nabi, mencela Islam. Atau mungkin ada yang 

mau, namun takut karena tekanan para pembesar Quraisy. Akan tetapi, setelah 

pertolongan Allah datang, kemudian Makkah masuk ke dalam pangkuan Islam, 

semua menjadi berbalik. Orang-orang memasuki Islam secara serempak. Dari 

banyak kabilah dan terus menyebar ke berbagai penjuru. Kepala suku yang 

memasuki Islam, banyak yang diikuti oleh anggota sukunya. 

Mengapa sampai terjadi yang demikian? Sebab Islam datang dengan wajah aslinya. 

Datang dengan damai, menjadi rahmat bagi semua.  

Penaklukan Makkah jangan dilihat dengan kacamata peperangan. Tidak ada 

pertumpahan darah setetes pun, ketika Makkah ditaklukkan. Mereka yang 

menaklukan pun bukanlah pasukan perang. Namun pengikut Rasulullah yang 

hendak melaksanakan ibadah haji. Datang bukan dengan wajah sangar layaknya 

penakluk, namun dengan wajah bersahaja layaknya sahabat yang rindu dengan 

kawan lama. 

Mereka, kaum muslim yang datang dari Madinah menuju Makkah, telah siap secara 

lahir dan batin. Selama di Madinah, mereka dididik dalam madrasah Rasulullah. 

Mereka juga meneladani kepribadian Nabi yang mereka lihat sendiri. Sikap Nabi 

Muhammad yang penyayang, mereka ikuti.  

Hal inilah yang perlu kita teladani saat ini. Di tengah masyarakat dunia yang 

cenderung antipati terhadap Islam. Mereka membenci bukan karena Islam yang 

buruk. Akan tetapi, karena kesalahpahaman antara mereka dengan kita. Perilaku 

buruk seorang muslim, dapat mencoreng wajah Islam. Oleh karena itu, menjadi 

seorang muslim adalah sekaligus sebagai cerminan dari ajaran Islam. 

Kita mesti mendalami terus ajaran Islam sembari meneladani sifat Nabi 

Muhammad. Insya Allah, secara perlahan, persepsi buruk orang lain terhadap 



 

 
74 

Islam, atau bahkan mungkin orang Islam terhadap Islam sendiri, dapat berbalik. 

Minimal, dalam lingkungan terdekat kita. Jangan sampai ada yang Islamophobia. 

Tentulah semua ini harus diiringi dengan permohonan yang tulus kepada Allah 

dan sikap rendah hati kepada sesama. Sebagaimana yang diteladankan dalam Surat 

ini beserta kisah di baliknya. 

Semoga, kita dapat mengambil hikmah tersebut. 

  



 

 
75 

Tadabbur Surat Al Kâfirun 

 بِسْمِ ٱللََِّّ ٱلرَّحَْْٰنِ ٱلرَّحِيمِ 

يَ ُّهَا الْكٰفِرُوْنَ )  عَابِد   ٣( وَلَآ أنَتُمْ عٰبِدُوْنَ مَآ أعَْبُدُ )٢أعَْبُدُ مَا تَ عْبُدُوْنَ )( لَآ  ١قُلْ يََٰٓ
( وَلَآ أنََ۠

 (٦(  لَكُمْ دِيْ نُكُمْ وَلِىَ دِيْنِ )٥( وَلَآ أنَْ تُمْ عٰبِدُوْنَ مَآ أعَْبُدُ )٤مَّا عَبَدْتُُّّْ )
1. Katakanlah (Muhammad), “Wahai orang-orang kafir!” 

2. Aku tidak akan menyembah apa yang kamu sembah 

3. Dan kamu bukan penyembah apa yang aku sembah 

4. Dan aku tidak pernah menjadi penyembah apa yang kamu sembah 

5. Dan kamu tidak pernah (pula) menjadi penyembah apa yang aku sembah 

6. Untukmu agamamu, dan untukku agamaku 

 

Jalan Tengah yang Tertolak 

Pada suatu ketika, kalangan kafir quraisy menawarkan sebuah “jalan tengah” untuk 

mendamaikan konfrontasi dengan kaum muslim. Mereka mengatakan, “Wahai 

Muhammad, jangan lagi engkau hinakan Tuhan-Tuhan kami.”  

Mereka kemudian melanjut dengan menawarkan, “inilah harta yang dapat kami 

beri, engkau akan menjadi orang terkaya seantero negeri. Engkau juga bebas 

menikahi wanita tercantik di kota ini”.  

Akhirnya, Allah Swt. menurunkan surat ini untuk membimbing beliau. Janganlah 

ikuti tawaran mereka itu. 

Dalam riwayat yang lain, disebutkan bahwa orang Kafir Quraisy ini menawarkan 

juga “jalan tengah” agar bisa berdamai. Mereka berkata, “jika engkau mau, kau 

ikuti agama kami selama setahun, maka tahun berikutnya kami yang akan 

mengikuti agamamu”. Kemudian, Allah Swt. menurunkan surat ini agar nabi 

menolak tawaran itu. 



 

 
76 

Pikiran toleransi dengan model ‘jalan tengah’ semacam ini sebenarnya bukan hal 

yang baru. Memang, di paruh kedua abad-20 muncul tawaran konsep toleransi 

yang di permukaan ingin mendamaikan konflik antarumat beragama namun 

apabila ditelisik secara mendalam merusak agama itu sendiri. Umat beragama 

didorong untuk saling beribadah dengan satu sama lain, ada juga yang mengajak 

pada pencampuran ibadah antaragama, ada juga yang ingin meleburkan agama-

agama. Semuanya dibalut dengan kata ‘toleransi’. 

Konsep toleransi semacam itu memang hadir dari sejarah Eropa Barat di awal abad 

Pencerahan yang mengalami kekacauan akibat Reformasi Gereja. Ketika berbagai 

pemuka agama Kristen menyerukan Reformasi Gereja, kekuasaan Gereja Katolik 

menjadi terganggu. Perang pun terjadi dan akibatnya adalah perbedaan agama 

antarnegara di Eropa. Ada wilayah Katolik, ada Protestan, ada pula yang Ortodoks. 

Ketika wilayah terbagi-bagi oleh paham agama, mereka tidak saling menerima satu 

sama lain. Akibatnya, ketika ada orang yang pergi dari satu tempat ke tempat lain, 

dia menjadi tidak aman di wilayah yang berbeda paham keagamaannya. 

Di sinilah konsep ‘toleransi’ itu muncul. Tolerant-, tolerans, untuk menanggung, 

menahan, memikul. Mereka harus menahan diri untuk tidak menyerang yang 

berbeda. Muncullah kemudian konsep ‘minoritas’. Ada kalangan yang ‘major’, 

besar jumlah dan kekuatannya, dan ada yang ‘minor’, kecil jumlah dan 

kekuatannya. Ini menjadi sumber konflik selama berabad-abad di Eropa. 

Memasuki abad ke-20, ketika negara-bangsa sudah tidak lagi berasaskan agama, 

toleransi pun mengalami pergeseran. Di Amerika, misalnya, muncul konsepsi civic 

religion atau ‘agama sipil’. Kepercayaan yang berbeda-beda ditempatkan di ruang 

privat sementara di ruang publik agama harus bertransformasi menjadi agama sipil 

yang toleran. Di Prancis, muncul sekularisme yang paling ekstrem, Laicite, yang 

benar-benar mengurung agama di ruang privat dan melarang dengan keras ritual, 

intensi, dan simbol agama di ruang publik.  

Ide-ide untuk mendamaikan antar agama juga bermunculan, seperti mengibaratkan 

bahwa semua agama itu sama saja karena menuju tuhan yang sama. Persoalannya, 

konsepsi tuhan antara satu agama dengan yang lainnya saja berbeda. Islam 

mensyaratkan Tauhid yang murni, agama lain ada yang menganggap Tuhannya 

tritunggal, ada yang menganggap Tuhannya banyak, atau bahkan ada pula yang 

tidak mengenal konsep ketuhanan sama sekali. Bagaimana mungkin disamakan? 



 

 
77 

Memang, dalam kehidupan sosial, kita tidak boleh membeda-bedakan manusia 

karena kepercayaan agamanya. Akan tetapi, itu tidak bisa menjustifikasi kita untuk 

menganggap agama harus direduksi sehingga menghilangkan sekat yang 

membedakan satu sama lain. Perbedaan itu pasti ada, apalagi di hal-hal yang 

prinsip. Tetapi sikap membeda-bedakan di kehidupan sosial juga tidak boleh 

dilakukan, karena akan mendiskriminasi kelompok lain. 

Hikmah kehidupan 

Surat ini menjadi salah satu dasar prinsip toleransi dalam Islam. Toleransi dalam 

Islam memiliki konsepsi tersendiri. Tidak rancu sebagaimana yang digemborkan 

oleh kalangan Pluralis. Salah satu pendapat mereka, bahwa semua agama ini sama 

saja pada esensinya. Hanya cara peribadatannya saja yang berbeda, karena ada 

perbedaan budaya yang membentuknya. Hal ini kemudian dilanjut dengan sebuah 

konsepsi mengenai “poros roda-roda”. Bahwa agama ini seperti sebuah jari-jari 

pada roda, yang tertuju pada poros di tengah. Poros itulah, kebenaran yang hakiki. 

Sebagian yang lain juga berpendapat, bahwa untuk bisa mencapai perdamaian, 

tidak masalah untuk ikut dalam perayaan hari besar keagamaan bersama. Tidak 

cukup memberi selamat, kalau bisa berhari raya dirayakan bersama, itu lebih baik. 

Akan tercipta dialog, sehingga keduanya saling memahami dan akan sampai pada 

sebuah kesimpulan, bahwa kebenaran yang kita yakini ini relatif adanya. Bisa jadi 

benar, bisa jadi salah. Tidak ada hak kita untuk menghakimi. 

Argumen-argumen tadi, selewat kilas, tampak indah. Akan tetapi, pada dasarnya, 

mengandung kesalahan yang amat mendasar pada sisi akidah. Setidaknya, dari 

pandangan kita untuk memahami surat ini. 

Surat ini secara tegas menyatakan, bahkan sampai diulang, tidak akan mungkin 

umat Islam mengikuti ibadah orang kafir, apapun nama agamanya. Menurut 

pendapat dari Prof. Dr. Wahbah Az Zuhaili, kalimat penolakan yang pertama 

mengandung makna ‘akan datang’. Bahwa sampai kapan pun, tidak akan pernah 

saya terima, lebih-lebih mengikuti, peribadatan kalian. Kalimat penolakan yang 

kedua, bermakna ‘lampau’. Sejak dahulu pun tidak pernah saya terima bentuk 

peribadatan kalian. Keduanya ini mengandung sebuah penegasan. 

Hal ini tentu dapat kita pahami, bahwa Islam bukanlah agama yang membuat 

pemeluknya menjadi sinkretis. Yakni, yang menerima semua agama adalah benar 



 

 
78 

lalu mencampuradukkannya. Kita yakin, bahwa Islam adalah satu-satunya agama 

yang Allah terima dan ridai. Kita dasarkan hal ini pada ayat ke-19 dari surat Ali 

Imran,  

سْلََمُ   اللَِّّٰ   عِنْدَ   الدِّيْنَ   إِنَّ    الْعِلْمُ   جَاءَٓهُمُ   مَا  بَ عْدِ   مِن    إِلاَّ   الْكِتٰبَ   أوُْتُوا   الَّذِيْنَ   اخْتَ لَفَ   وَمَا     الِْْ
ا نَ هُمْ  بَ غْيً   (١٩) الحِْسَابِ  سَريِْعُ  اللََّّٰ  فإَِنَّ  اللَِّّٰ  بِ  اَيٰتِ  يَكْفُرْ  وَمَنْ    بَ ي ْ

Sesunguhnya agama di sisi Allah adalah Islam. Tidaklah berselisih orang-orang yang telah 

diberi Kiab kecuali setelah mereka memeroleh ilmu karena kedengkian di antara mereka. 

Barangsiapa yang ingkar terhadap ayat-ayat Allah, maka sungguh, Allah sangat cepat 

perhitungannya 

Ali Imran ayat 19 

Ayat ini kemudian dipertegas lagi dalam ayat ke-85 di surat yang sama, 

تَغِ  وَمَنْ  سْلٰمِ  غَيَْْ  يَ ب ْ  ( ٨٥) الْْٰسِريِْنَ  مِنَ  الْاٰخِرَةِ  فِى  وَهُوَ  مِنْهُ  يُ قْبَلَ  فَ لَنْ  دِيْ نًا الِْْ
Dan barangsiapa yang mencari agama selain Islam, dia tidak akan diterima, dan di akhirat 

dia termasuk orang yang merugi. 

Ali Imran ayat 85 

Dari sini, Majelis Ulama Indonesia, pada beberapa tahun silam telah mengeluarkan 

fatwa, bahwasanya paham Liberalisme, Sekularisme, dan Pluralisme agama adalah 

haram untuk dianut oleh kaum muslim. 

Apa sebab? 

Setiap agama memiliki konsepsi yang berbeda mengenai Tuhan. Islam telah tegas 

menyatakan bahwa Allah adalah Tuhan yang patut disembah, karena tidak ada satu 

pun yang layak menyandang predikat Ilah selain hanya diri-Nya saja. Keyakinan ini 

harus diiringi dengan mengimani Nabi Muhammad Saw. sebagai rasul Allah yang 

membawa risalah yang harus kita ikuti. Keimanan terhadap keduanya harus seiring 

sejalan, tidak bisa salah satunya ditinggalkan. 

Kita perhatikan bagaimana orang Yahudi hanya mengakui Allah sebagai Tuhan, 

sementara menolak kerasulan Nabi Muhammad hanya karena ia bukan bangsa 

Yahudi. Perhatikan pula bagaimana orang Nasrani telah merancukan konsep 



 

 
79 

ketuhanan dengan doktrin trinitas. Agama lain, seperti Hindu, Buddha, dan yang 

lainnya pun memiliki konsepsi akan ketuhanan yang berbeda. Maka, tidak bisa 

hanya dengan alasan ingin mendamaikan seluruh agama, satukan saja agamanya. 

Selain itu, perlu dipahami lebih jauh bahwa kerancuan doktrin kesamaan semua 

agama ini, hanya karena alasan, ‘semua agama mengajarkan kebaikan’. Memang, 

kita mungkin dapat menemukan irisan ajaran antaragama. Seperti anjuran berbuat 

baik terhadap sesama. Namun, itu tidak bisa dijadikan sebagai alasan untuk 

kemudian menyimpulkan, ‘semua agama sama benarnya’. 

Siapakah itu “orang kafir”? 

Perlu kiranya ada pembahasan lebih lanjut secara singkat perihal kata “kafir”. 

Akhir-akhir ini, kata “kafir” dapat dikatakan cukup sensitif di masyarakat. Bahkan, 

muncul pula orang yang secara lahir kita yakini sebagai orang kafir, tidak mau 

mengaku bahwa mereka itu kafir. Memang, terma kafir ini bermakna buruk, sebab 

ada banyak ancaman Allah kepada mereka. Di sisi lain, mengumbar kata kafir 

secara serampangan juga bentuk ketidakbijaksanaan dalam beragama, yang akan 

membuat permusuhan di masyarakat. Untuk lebih jelasnya, uraian singkat ini 

semoga dapat lebih membantu. 

Penyebutan kata “kafir” dalam Al Quran maupun Hadits, merupakan sebuah hal 

yang lumrah. Akan tetapi, pada masa saat ini, makna kata kafir mengalami 

pergeseran makna. Mulai dari simplifikasi bahwa orang yang tidak sepaham dengan 

pahamnya disebut kafir, maupun ada yang sama sekali tidak mengatakan dengan 

jelas siapakah kafir itu. Sebenarnya, apakah itu kafir? 

Kafir, akar katanya ialah huruf kaf, fa, dan ra. Secara harfiah ia berarti menutup. Ia 

berasal dari penamaan orang Arab kepada petani yang menutupi benih dengan 

tanah. Dalam istilah agama, menurut pendapat Ibnu Katsir ketika menjelaskan ayat 

keenam dari Surat Al Baqarah, kafir kemudian dimaknai sebagai orang-orang yang 

menutupi dan menyembunyikan kebenaran serta kafir terhadap apa yang 

diturunkan kepada Muhammad Saw. pengertian ini masih bersifat umum dan 

kemudian menimbulkan benak tanya, siapa sajakah mereka? 

Dalam pemahaman akidah Islam, akan kita temui bahwa kafir merupakan lawan 

dari iman. Kafir diartikan sebagai orang yang mengingkari atau mendustai. 

Sementara iman adalah orang yang yakin dan percaya. Dalam buku Ensiklopedia Al 



 

 
80 

Quran, dijelaskan terdapat enam macam kekafiran. Pertama, kufr al juhud, yakni 

hanya mengakui Tuhan dalam hati, namun tidak diiringi dengan ucapan. Kedua, 

kufr al inkar, yakni kafir terhadap Allah, rasul beserta semua ajarannya. Mereka 

hanya percaya kepada materi saja (materialis) dan tidak percaya terhadap yang 

ghaib. Ketiga, kufrun ni’mah, yakni menutupi nikmat Allah dengan tidak 

mensyukurinya atau menggunakan nikmat-Nya dengan cara yang tidak benar. Hal 

ini tidak sampai mengeluarkan dia dari Islam, hanya saja tetap diancam dengan 

ancaman yang pedih. Keempat, kufr an nifaq, yakni pembenaran yang hanya 

melalui ucapan, namun hatinya ingkar. Orangnya disebut sebagai munafik. 

Kelima, kufr asy syirk, yakni menyekutukan Allah denga makhluk, seperti 

menyembah kepada selain Allah. Mereka bisa saja yakin ada Tuhan yang mengatur 

semesta ini, namun bukan Allah yang mereka akui sebagai Tuhan. Perbuatan syirik 

merupakan dosa terbesar dan tidak akan diampuni. Orangnya disebut sebagai 

musyrik. Keenam, kufr al irtidâd, yakni keluar dari agama Islam dan menjadi kafir, 

atau murtad. 

Apakah orang kafir masuk ke dalam surga? 

Dalam salah satu argumentasi seorang pluralis agama, mereka menyatakan bahwa 

orang Yahudi dan Nasrani, bersama-sama dengan umat Islam, akan memperoleh 

ridha Allah dan bisa masuk ke dalam surga-Nya. Mereka umumnya berargumen 

dengan ayat ke-62 surat Al Baqarah. Ayat tersebut berbunyi, 

بِ  ينَ   وَالنَّصٰرَىٰ   هَادُوا۟   وَالَّذِيْنَ   ءَامَنُوا۟   الَّذِينَ   إِنَّ  لِحًا   وَعَمِلَ   الْاٰخِرِ   وَالْيَ وْمِ   بِاللََِّّ   ءَامَنَ   مَنْ   وَالصّٰ  صَٰ

 ( ٦٢) يَُْزَنوُنَ  هُمْ  وَلَا  عَلَيْهِمْ  خَوْف    وَلَا  رَبهِِّمْ  عِندَ  أَجْرهُُمْ  فَ لَهُمْ 
“Sesungguhnya orang-orang Mukmin, orang-orang Yahudi, orang-orang Nasrani, dan orang-

orang Shabiin, siapa saja di antara mereka yang benar-benar beriman kepada Allah, hari 

kemudian, dan beramal shaleh, mereka akan menerima pahala dari Tuhan mereka, tidak ada 

kekhawatiran atas mereka, dan tidak (pula) mereka bersedih hati” 

Al Baqarah ayat 62 

Ayat ini, jika dibaca secara sekilas, memang akan memberikan kesan bahwa orang 

Yahudi, Nasrani, dan Shabiin (menurut sebuah pendapat, yakni orang yang 

beragama selain Yahudi dan Nasrani) memperoleh keselamatan. Ayat ini pun 

menjadi landasan argumentasi mereka untuk berkata, “agama apa pun, selama 



 

 
81 

berbuat baik, pasti masuk surga”. Serta terkadang diiringi sindiran untuk yang 

berpendapat berlawanan “jangan sok mengapling surga”. Benarkah demikian? 

Dalam sebuah makalah, Asep Setiawan (2016) mengkritik pendapat orang yang 

berkata demikian. Penjelasan ulama-ulama terdahulu pun, tidak sampai sedemikian 

rapuhnya batas antara kaum Yahudi, Nasrani, dengan umat Islam. 

Menurut pendapat Ibnu Abbas, ayat ini telah dimansukh (dibatalkan kedudukan 

hukumnya) dengan ayat ke-85 dari Surat Ali Imran yang menyatakan bahwa agama 

di sisi Allah hanyalah Islam. 

Penjelasan lebih lengkap diutarakan oleh Ibnu Katsir. Menurutnya, yang dimaksud 

oleh ayat ini ialah orang Yahudi yang mengikuti Nabi Musa tanpa mengubah 

ajarannya sampai datangnya Nabi Isa, dan orang Nasrani yang mengikuti Nabi Isa 

tanpa mengubah ajarannya sampai datangnya Nabi Muhammad. Ataupun, orang-

orang yang hidup sezaman dengan Nabi Muhammad Saw. tanpa mengubah isi 

kitab sucinya, seperti Salman Al Farisi, Abdullah bin Salam, dan lainnya. 

Sebagai sebuah simpulan, dikutip dari tulisan Asep Setiawan (Setiawan, 2016) 

Berpijak pada pendapat al-Syaukani, al-Qasimi, dan al-Qinuji, bahwa 

seseorang dapat memenuhi kriteria keimanan sebagaimana yang dijelaskan 

dalam QS. al-Baqarah [2]: 62 dan QS. al-Ma’idah [5]: 69 hanyalah orang-

orang yang memeluk Islam sebagai agama formal yang dibawa oleh 

Muhammad SAW. Sebaliknya, semua penganut agama di luar Islam saat ini, 

dapat dikategorikan sebagai kafir, sebab secara eksplisit mereka telah 

mengingkari kenabian dan risalah Nabi Muhammad SAW dan al-Qur’an. 

Oleh karena itu, siapa saja yang hendak mengidentifikasikan diri mereka 

sebagai kaum beriman, maka tidak ada pilihan lain kecuali harus mengimani 

doktrin dan ajaran yang telah ditetapkan Islam (QS. al-Baqarah [2]: 137) 

Pada akhirnya, apakah seseorang masuk surga atau tidak merupakan hak 

prerogratif Allah untuk menentukan. Ibadah yang dilakukan, sebanyak apapun, 

tidak bisa membawa kita ke surga karena memang tidak bisa membalas rahmat 

Allah kepada kita. Orang yang hidup bergelimang dosa, ketika di hatinya masih 

ada keyakinan Tauhid, bisa jadi Allah masukkan ke dalam surga sekalipun 

dalam prosesnya dimasukkan ke neraka terlebih dahulu. Pengetahuan kita akan 

persoalan ini sepatutnya membuat kita lebih mawas diri dan rajin evaluasi diri, 



 

 
82 

agar jangan sampai masuk ke dalam kekafiran yang mendapat ancaman yang 

pedih dari Allah.  

 

Catatan Penting 

Kita harus bijak dalam menempatkan kata ‘kafir’ dalam kehidupan bermasyarakat 

dan bernegara sehari-hari. Haram hukumnya seorang muslim memanggil orang 

beriman dengan sebutan “hai kafir!”, sekalipun untuk candaan. Memanggil dengan 

sebutan kafir kepada orang yang jelas-jelas beriman, justru akan menjadikan orang 

yang memanggil tadi menjadi kafir. Demikian Nabi mengajarkan. 

Perlu dicatat juga, dalam pergaulan keseharian, sebagai seorang muslim kita perlu 

menanamkan adab yang baik. Tidaklah elok menyebut orang lain sebagai kafir di 

muka umum, sekalipun kita meyakini demikian. Cukup disebut sebagai non-Islam 

saja yang secara sosial dianggap lebih sopan. 

Jangan pula menjadikan kata “kafir” sebagai senjata untuk melegalkan perilaku 

buruk kita pada orang lain. Ingatlah, bahwa kepada orang kafir sekalipun, oleh Al 

Quran, kita diperintahkan untuk berbuat kebaikan kepada mereka, sepanjang 

mereka tidak memusuhi kita. Selain itu, bila ada segelintir orang kafir yang 

memusuhi kita, bukan berarti itu menjadi alasan kita untuk memusuhi orang kafir 

secara keseluruhan.  

Tidak tepat juga menunjuk kelompok lain sebagai kafir secara terbuka, sekalipun 

sudah terlihat tanda kekafirannya. Kecuali jika sudah disepakati oleh para ulama, 

misalnya di Indonesia melalui MUI, bahwa mereka adalah sebuah kelompok atau 

aliran yang menyimpang.  

Selain itu, terhadap orang yang berbeda agama, tidak ada larangan sama sekali 

untuk tetap berinteraksi dan hidup berdampingan. Hidup bersama dengan orang 

yang secara akidah kafir adalah lumrah, bahkan oleh Nabi sendiri selama di 

Mekkah (musyrikin Quraisy) dan Madinah (Yahudi dan Nasrani). Hanya saja, 

dalam masalah akidah, tidak boleh sedikit pun dicampur sehingga batas-batas 

agama menjadi rancu seperti pandangan kaum liberalis agama. 

Sebuah sikap yang lebih baik adalah, kita mendakwahkan kepada orang yang masih 

belum memeluk Islam untuk ikut mengenali Islam. Mulai dari dakwah dengan 

lisan, tulisan, ajakan, dan yang terpenting dengan sikap keseharian kita. Sebab, 



 

 
83 

dalam pembahasan surat Al Lahab yang lalu, kita dicontohkan oleh Nabi 

Muhammad, bahwa ketika beliau sudah dikenal sebagai orang yang terpercaya, 

tidak bisa orang lain membantah beliau ketika sedang disampaikan kebenaran. 

Kalaupun membantah, tidak dengan akal, melainkan hanya dengan emosi belaka. 

Simpulan 

Menjadi seorang muslim yang baik, harus dapat dengan tegas menyatakan bahwa 

Islam dan agama selain Islam tidaklah sama. Karenanya, tidak dapat 

dikompromikan hubungan antaragama dengan menyatukan ajaran agama-agama 

yang ada. Akan tetapi, bukan berarti hubungan antara umat Islam dengan umat 

agama lain lantas menjadi beku. Dalam hubungan muamalah, kegiatan keseharian, 

layaknya ekonomi, politik, sosial, dan budaya, tidak masalah untuk saling bekerja 

sama. Asalkan tidak menuju pada keburukan yang dapat mengganggu 

kemaslahatan bersama. Namun perlu dicatat baik-baik, dalam urusan akidah, tidak 

boleh ada kompromi sedikit pun. Sebab, itulah yang akan menjadi penyelamat kita 

di hari kemudian.  

  



 

 
84 

Tadabbur Surat Al Kautsar 

لرَّحِيْمِ ٱ  لرَّحَْْٰنِ ٱ للََِّّ ٱ بِسْمِ   

نَٰكَ  إِنَّٓ  ( ٣) لْْبَْتَرُ ٱ هُوَ  شَانئَِكَ  إِنَّ ( ٢) نََْرْ ٱوَ  لرَِبِّكَ  فَصَلِّ ( ١) لْكَوْثَ رَ ٱ أعَْطيَ ْ  
1. Sungguh, Kami telah memberimu (Muhammad) nikmat yang banyak 

2. Maka laksanakanlah salat kepada Tuhanmu, dan berkurbanlah (sebagai ibadah dan 

mendekatkan diri kepada Allah) 

3. Sungguh, orang-orang yang membencimu dialah yang terputus (dari rahmat Allah) 

 

Apa itu “Al Kautsar”? 

Secara harfiah, kita akan temukan akar kata Al Kautsar itu pada huruf kaf, tsa, dan 

ra, yang artinya adalah banyak. Kemudian ia menjadi al kautsar, yang mengandung 

makna hiperbola, artinya ‘amat sangat banyak’. Karena itu, Al Kautsar dalam ayat 

ini dapat dimaknai oleh ulama sebagai ‘nikmat yang sangat banyak’. 

Salah satu nikmat yang terbesar dari sekian banyak nikmat itu adalah, pemberian 

Allah kepada Rasulullah berupa ‘telaga Al Kautsar’ di surga kelak. Menurut Syaikh 

Al Utsaimin, siapa saja yang mengikuti syariat yang Rasulullah bawa, kelak ia akan 

mendapatkan bagian di telaga Al Kautsar itu. Sebab, air di telaga itu amatlah 

banyak. 

Menurut Prof. Wahbah Az Zuhaili, dikatakan bahwa orang yang banyak berbuat 

baik dan banyak memberi, digelari ‘Kautsar’. Sementara itu, Nabi Muhammad 

sendiri akan mendapatkan pahala terbanyak di antara manusia lain, berdasar pada 

hadits, ‘barangsiapa yang mengajak pada suatu kebaikan, ia akan mendapatkan kebaikan 

serupa’. Pengetahuan kita akan berbagai kebaikan dalam syariat didapat melalui 

ajaran yang Rasulullah sampaikan. 

Selain itu, makna lain dari Al Kautsar, menurut Syaikh Al Utsaimin, ialah 

kedudukan terpuji yang Nabi Muhammad dapatkan. Yakni, Allah memberikan 

kepada beliau syafaat yang dapat beliau beri kepada umatnya. Padahal, di hari akhir 



 

 
85 

kelak, akan banyak umat manusia yang meminta syafaat kepada nabi yang lain. Dan 

para nabi itu, akan menunjuk untuk meminta kepada Nabi Muhammad saja. 

Hikmah kehidupan 

Surat ini mengandung beberapa hikmah yang dapat kita cermati bersama. 

Pertama, Allah telah menyebut, secara khusus kepada Nabi Muhammad dan 

secara umum kepada kita semua, bahwa nikmat yang Allah beri amatlah banyak. 

Bahkan, dalam surat An Nahl disebutkan, 

رَحِيم   لَغَفُور   اللَََّّ  إِنَّ  تُحْصُوهَا لَا  اللََِّّ  نعِْمَةَ  تَ عُدُّوا وَإِنْ   
Dan jika kamu menghitung nikmat Allah, niscaya kamu tidak akan mampu menghitungnya. 

Sungguh, Allah benar-benar Maha Pengampun, Maha Penyayang. 

An Nahl ayat 18 

Nikmat Allah telah diberi kepada kita, mulai dari kita belum lahir, bahkan sampai 

di hari akhir. Mulai dari yang diminta, maupun yang diberi tanpa diduga. Kita, pasti, 

tidak akan pernah mampu menghitung dengan akurat, seberapa besar nikmat Allah 

yang diberikan kepada kita. Apalagi untuk membalasnya.  

Untuk nikmat nafas saja, misalkan. Kita diberi oksigen secara gratis dan bebas 

untuk dihirup. Kita pun diberi hidung, yang dapat dengan mudah menghirup 

oksigen itu. Kita pun diberi atmosfer, yang meskipun kandungan Nitrogen lebih 

besar daripada Oksigen, dijadikan Oksigen itu lebih berat dari Nitrogen. Sehingga, 

di lapisan terbawah atmosfer tempat kita hidup, lebih banyak Oksigen daripada 

Nitrogen. Belum lagi kesegaran udaranya, kejernihan kandungannya, dan lain 

sebagainya. Untuk satu nikmat bernapas saja, kita tidak sanggup menghitungnya! 

Perihal nikmat ini, Allah juga berfirman di surat Luqman yang semakin 

menunjukkan ketidakmampuan kita menghitungnya, 

اَ  وَلَوْ  عَةُ    ۦبَ عْدِهِ   مِن    ۥيََدُُّهُ   لْبَحْرُ ٱوَ   أقَْ لٰم    شَجَرَة    مِن  لَْْرْضِ ٱ  فِى   أنََّّ تُ   نفَِدَتْ   مَّا  أَبُِْر    سَب ْ  كَلِمَٰ
 (٢٧) حَكِيم   عَزيِز   للَََّّ ٱ إِنَّ    للََِّّ ٱ



 

 
86 

Dan seandainya pohon-pohon di bumi menjadi pena dan lautan (menjadi tinta), ditambahkan 

kepadanya tujuh lautan (lagi) setelah (kering)nya, niscaya tidak akan habis-habisnya 

(dituliskan kalimat-kalimat Allah. Sesungguhnya Allah Maha Perkasa, Maha Bijaksana. 

Luqman ayat 27 

Lalu, setelah nikmat itu telah jelas kita dapatkan dengan berlimpah, dengan cara 

apa kita mensyukurinya? 

Hikmah kedua, inilah petunjuk yang Allah beri sebagai sikap yang pantas kita 

lakukan setelah nikmat itu didapatkan, yakni mendirikan shalat dan menyembelih 

hewan qurban. 

Dua hal yang menjadi perintah dalam hal ini. Shalat dan Qurban. Shalat merupakan 

ibadah kita secara individual kepada Allah swt. semata. Tidak boleh kita shalat 

kepada selain-Nya. Shalat wajib, sunnah, id, dan lainnya harus kita lakukan dengan 

ikhlas dan semata-mata karena mencari ridha dari Allah Ta’ala. 

Kemudian, setelah kita diisi secara spiritual dan individual dengan shalat, kita pun 

perlu beribadah yang tidak hanya diri kita yang mendapatkan manfaat, namun 

masyarakat di sekitar. Itulah ibadah qurban. 

Kita tentu akan menemukan, beberapa waktu sebelum hari raya Idul Adha, akan 

banyak imam yang membaca surat ini. Tentu, maksudnya ialah untuk 

mengingatkan akan syariat Qurban. 

Ibadah qurban ini merupakan ibadah yang amat dahsyat. Di saat yang bersamaan, 

kita mendapat banyak pelajaran. Kita diajarkan untuk menyembelih qurban dengan 

dipersembahkan kepada Allah, bukan kepada dewa, patung, berhala, maupun 

benda lainnya. Tidak boleh juga menyembelih qurban untuk, misalnya, mengharap 

kelancaran pembangunan jalan, seperti dalam beberapa tradisi di masyarakat kita. 

Qurban hanya pantas dilakukan untuk Allah saja. 

Selain itu, kita juga mengambil pelajaran dari kisah Nabi Ibrahim dan Ismail. Dari 

keduanya, kita mempelajari makna ketaatan, keikhlasan, dan pengorbanan dua 

orang mulia. Tak hanya itu, dari ibadah qurban juga, kita mengasah kepedulian 

sosial melalui pembagian daging qurban kepada orang-orang yang berhak. Kita 

diajarkan bahwa tidak boleh mementingkan perut sendiri. Ada perut orang lain, 

yang karena kemiskinan, bisa jadi amat jarang memakan daging. Di hari raya Idul 

Adha, kita berbagi dengan mereka. 



 

 
87 

Ketiga, hikmah yang dapat diambil ialah jangan sampai kita membenci Rasulullah 

maupun syariat yang beliau bawa. Dalam sebuah riwayat, disebutkan bahwa 

asbabun nuzul surat ini ialah ketika kaum kafir Quraisy banyak yang mencemooh 

nabi Muhammad lantaran semua anak laki-lakinya meninggal.  

Dikisahkan dalam tafsir Al Azhar, bahwa Nabi Muhammad merasa sedih ditinggal 

semua anak laki-lakinya. Belum lagi ditambah cacian dari kaum kafir Quraisy. 

Mereka mengatakan, sejalan dengan adat yang berlaku di masa itu, bahwa dengan 

ketiadaan anak laki-laki, akan terputuslah keturunan Nabi Muhammad. Dengan 

sendirinya, dalam asumsi mereka, akan terputus juga ajaran yang beliau bawa. 

Seluruh dugaan ini, dibantah dalam surat Al Kautsar ayat ketiga. Kita bisa lihat, 

bahwa dakwah Nabi Muhammad Saw. tidak terputus, bahkan hingga kini dapat 

kita terima. Ajaran Nabi Muhammad Saw. pun tetap langgeng dan mendapat 

pengikut semakin banyak. Justru, kebencian merekalah yang membuat mereka 

terputus dari rahmat Allah. 

Dari kisah ini, sebagian ulama, seperti Syaikh Al Utsaimin, melarang kita 

membenci Nabi Muhammad ataupun syariatnya. Kita dilarang, misalnya, 

membenci syariat shalat atau zakat. Sebab, dengan membenci syariat tersebut, kita 

bisa saja sudah menjadi kafir, sekalipun kita tetap melakukannya. Karenanya, perlu 

kita perhatikan dengan seksama perihal masalah ini. 

Kita dapat lihat dalam banyak kejadian di masa sekarang. Orang-orang yang 

membenci Nabi Muhammad, membenci Islam, membenci Al Quran, mungkin 

tetap ada. Ada yang berani membuat kartun yang menghina Nabi dengan dalih 

kebebasan berekspresi. Lihatlah akhir hidupnya, ia mati ditembak orang yang 

marah dengan sikap itu. Ada pula orang yang membakar Al Quran, ia pun mati 

dalam keadaan hangus terbakar. Sungguh, kebencian terhadap Islam, Nabi 

Muhammad, Al Quran, atau apa pun yang beliau bawa, hanya akan membuat 

sengsara si pembenci. Sementara orang yang senantiasa taat menjalankan, 

merekalah yang akan mendapat nikmat dan keberkahan. Baik di hari ini maupun 

di kehidupan yang akan datang. 

Semoga, dari surat ini kita dapat ambil banyak sekali hikmah yang terkandung. 

Walau ia merupakan surat yang amat singkat, namun isinya sungguhlah melimpah. 

Inilah salah satu sisi kemenakjubkan dari Al Quran. Allahu Akbar! 



 

 
88 

  



 

 
89 

Tadabbur Surat Al Ma’un 

لرَّحِيْمِ ٱ لرَّحْْٰنِ ٱ اللهِ  بِسْمِ    

 طعََامِ   عَلَىٰ   يَُُضُّ   وَلَا (  ٢)  لْيَتِيْمَ ٱ  يدَعُُّ   لَّذِىٱ  فَذٰلِكَ (  ١)  لدِّيْنِ ٱبِ   يُكَذِّبُ   لَّذِىٱ  أرََءَيْتَ  

  يُ راَءُٓوْنَ   هُمْ   لَّذِيْنَ ٱ(  ٥)  سَاهُوْنَ   صَلََتِِِمْ   عَنْ   هُمْ   لَّذِيْنَ ٱ(  ٤)  للِّْمُصَلِّيْنَ   فَ وَيْل  (  ٣)  لْمِسْكِيْنِ ٱ
 ( ٧) لْمَاعُوْنَ ٱ وَيََنَْ عُوْنَ ( ٦)

1. Tahukah kamu (orang) yang mendustakan agama? 

2. Maka itulah orang yang menghardik anak yatim 

3. Dan tidak mendorong memberi makan orang miskin 

4. Maka celakalah orang yang salat, 

5. (yaitu) orang-orang yang lalai terhadap salatnya, 

6. Yang berbuat riya, 

7. Dan enggan (memberikan) bantuan 

 

Surat ini, menurut Hibbatullah seperti yang dikutip oleh Prof. Dr. Wahbah Az 

Zuhaili, turun dalam dua tahap. Ayat pertama hingga ketiga, turun di periode 

Makkiyah yang menceritakan tentang kedustaan terhadap agama yang dilakukan 

oleh orang kafir. Sementara ayat keempat hingga akhir, turun dalam periode 

Madaniyyah yang menceritakan ciri kedustaan terhadap agama yang dilakukan oleh 

orang munafik. Adapun keseluruhan isi surat ini memberikan penjelasan kepada 

kita, bagaimana ciri mereka yang mendustakan agama. 

Siapakah para pendusta? 

Surat ini dibuka dengan sebuah pertanyaan retoris yang menarik, “tahukah engkau, 

siapa itu orang yang mendustakan ad diin?”. Bila kita lihat, kata ad diin ini memiliki 

beberapa makna yang saling berkait. Pertama, ia mendustakan agama Islam, 

maksudnya ialah ajaran-ajaran di dalamnya. Kedua, ia mendustakan hari 

pembalasan (di Surat Al Fatihah juga digunakan maaliki yaumiddin), yang 



 

 
90 

merupakan salah satu rukun keimanan yang amat ditekankan. Ketiga, karena ia 

mendustakan (tidak percaya, menafikan) keberadaan hari pembalasan, maka ia 

tidak percaya akan adanya ganjaran terhadap kebaikan (pahala) maupun atas 

keburukan (dosa). Ketiga hal ini akan tecermin pada perilakunya, seperti yang 

dijelaskan pada ayat-ayat berikutnya. 

Para penghardik anak yatim, itulah yang pertama disebut sebagai pendusta agama. 

Dalam berbagai riwayat disebut, bahwa banyak orang kafir Quraisy yang tidak 

senang dengan keberadaan anak yatim. Mereka dianggap sebagai beban semata 

yang menyusahkan. Buya Hamka menyebut, bahwa diisyaratkan dari bunyi yadu’u 

ialah menolak anak yatim dengan amat sangat, pun disertai rasa benci. 

Padahal, bagaimana mungkin sampai hati kita untuk bisa menghardik anak yatim, 

padahal Rasulullah sendiri pun yatim ketika beliau lahir? Rasulullah amat mencintai 

anak yatim, sebab beliau paham bagaimana kesedihan yang menimpa mereka. 

Beliau pun mencintai umatnya yang sayang kepada anak yatim. Disebut dalam 

sebuah hadits Nabi Muhammad Saw. bersabda, 

نَ هُمَا  وَفَ رَّجَ  وَالْوُسطَى بِالسَّبَّابةَِ   وَأَشَارَ  هكَذَ، الْجنََّةِ  فِى  الْيَتِيمِ  وكََافِلُ  أَنَ  شَيْئاً  بَ ي ْ  
“‘Aku dan orang yang menanggung anak yatim, kelak di dalam surga seperti ini’, beliau 

mengisyaratkan dengan jari telunjuk dan jari tengah beliau, dan beliau agak 

merenggangkannya” 

Hadits Riwayat Bukhari 

Hadits ini menjadi isyarat, bahwa amat dekat kedudukan orang yang mencintai, 

menyayangi, dan mengasihi anak yatim dengan beliau di surga nanti. 

Kedua, orang yang mendustakan agama ialah mereka yang tidak mendorong untuk 

memberi makan orang miskin. Ini adalah bagian dari keyakinan bahwa rejeki yang 

kita dapat sejatinya berasal dari Allah. Ketika seseorang enggan untuk berbagi, 

sebenarnya dia sedang angkuh karena menganggap rejeki itu berasal dari kerja 

kerasnya sendiri, dan yang lebih parah, dia juga sedang menafikan peran Allah dari 

hidupnya. Ini adalah bentuk pendustaan terhadap agama. 

Menarik juga bila kita melihat redaksinya yang menyebut ‘mendorong untuk 

memberi makan orang miskin’. Sebab, memang tidak semua orang mampu untuk 

memberi makan orang lain. Namun, tidak boleh kita berhenti sampai di situ. Bila 



 

 
91 

kita tidak mampu, doronglah orang lain yang mampu untuk berbagi. Insya Allah, 

itu juga merupakan sebuah kebaikan. Sebab, sebagaimana sabda Nabi, 

menunjukkan jalan pada kebaikan akan memberikan pahala bukan hanya pada 

pelakunya, tetapi juga pada pendorongnya. 

Ketiga, disebut bahwa orang yang salat, termasuk golongan yang celaka. 

Maksudnya ialah orang yang lalai dalam shalat dan mengerjakannya karena 

mengharap pujian. Ayat ini mengindikasikan perilaku orang munafik yang 

cenderung malas dalam salat. Allah Swt. berfirman dalam ayat ke-142 surat An 

Nisa, 

  لنَّاسَ ٱ يُ راَءُٓوْنَ  كُسَالىٰ   قاَمُوْا لصَّلٰوةِ ٱ إِلَى  قاَمُوٓا۟  وَإِذَا خٰدِعُهُمْ  وَهُوَ  للََّّٰ ٱ يَُٰدِعُوْنَ  لْمُنٰفِقِيْنَ ٱ إِنَّ 

( ١٤٢) قلَِيْلًَ  إِلاَّ  للََّّٰ ٱ يذَْكُرُوْنَ  وَلَا   
“Sesungguhnya orang munafik itu hendak menipu Allah, tetapi Allah-lah yang menipu 

mereka. Apabila mereka berdiri untuk shalat, mereka lakukan dengan malas. Mereka 

bemaksud riya (ingin dipuji) di hadapan manusia. Dan mereka tidak mengingat Allah kecuali 

sedikit sekali.” 

An Nisa ayat 142 

Ayat ini mengindikasikan kepada kita, bahwa ciri orang munadik bila hendak shalat 

ialah 1) bermalas-malasan, 2) hanya untuk dipuji, 3) hanya sesekali ingat kepada 

Allah. Lebih jauh lagi, Ibnu Katsir menjelaskan ciri orang yang lalai dalam shalatnya 

ialah 1) tidak mengerjakannya di awal waktu, sehingga selalu atau sering menunda 

di akhir waktu, 2) tidak melaksanakan rukun dan syarat shalat, (atau tidak dengan 

sempurna melaksanakannya), 3) tidak menjaga kekhusyu’an dalam shalat (tidak 

konsentrasi dan pikirannya melayang-layang), dan 4) tidak merenungkan makna 

dari bacaan shalat. Syaikh Al Utsaimin menambahkan ciri tersebut. Di antaranya, 

mereka yang tidak lurus dalam shaf shalat, tidak thuma’ninah, dan tidak 

memperhatikan keutamaan shalat. 

Keempat, berbuat riya ketika melakukan kebaikan. Riya artinya adalah ingin 

dilihat. Serupa dengannya ialah sifat sum’ah, yakni mengerjakan sesuatu kemudian 

menyebut-nyebutnya karena ingin didengar orang lain perbuatan baiknya. Dua 

sifat ini adalah sifat yang tercela. Para ulama menyebut bahwa riya merupakan 



 

 
92 

perilaku syirik kecil, karena menyekutukan tujuan ibadah kepada selain Allah. 

Kelak, Allah tidak akan mempedulikan amalan yang tidak ditujukan kepada-Nya.  

Kelima, orang yang enggan memberikan bantuan kepada mereka yang 

membutuhkan. Menurut Prof. Dr. Wahbah Az Zuhaili, yang dimaksud dengan Al 

Mâ’un ialah sesuatu yang biasa dipinjam oleh tetangganya berupa peralatan 

memasak, peralatan berkebun, dan sebagainya. Maknanya, ialah sesuatu yang 

dianggap berguna bagi kehidupan orang lain. Bila ia enggan memberi karena 

misalnya, ia jijik dengan orang yang meminta bantuan, ia termasuk di dalam ayat 

ini. Padahal, dalam salah satu hadits Nabi disebut, bahwa sebaik-baik manusia ialah 

yang paling bermanfaat kepada sesama.  

Memberi bantuan hukum dasarnya ialah mubah. Namun ia bisa menjadi wajib bila 

orang yang dibantu amat membutuhkan. Misalnya, ada orang yang meminta 

diberikan air karena kehausan yang amat sangat. Bila tidak diberi, ia akan 

meninggal. Maka menjadi wajib bagi siapa pun orang yang memiliki air untuk 

membantunya.  

Hikmah kehidupan 

Dalam surat ini, ada banyak sekali hikmah yang perlu kita renungkan di dalam 

hidup ini. Pertama, sudah sejauh manakah komitmen kita terhadap agama? 

Apakah kita telah mengupayakan untuk menjalankan agama dengan sebaik-

baiknya? Atau jangan-jangan, kita termasuk satu di antara lima kelompok pendusta 

agama tadi? Kita perlu sesekali merenungkan hal yang demikian agar terjaga diri 

kita dari ancaman pendusta agama. 

Kedua, dalam hidup ini kita perlu menyeimbangkan antara optimisme dan kehati-

hatian. Optimis merupakan sikap yang baik, namun jangan sampai membuat kita 

lupa untuk menjaga kehati-hatian. Terutama yang menyangkut perihal ibadah. Kita 

harus berupaya benar agar shalat kita diterima Allah. Jangan sampai shalat kita 

seperti orang munafik, yang digambarkan Rasulullah seperti burung yang 

mematuk-matuk. Shalatnya tanpa makna. Na’udzubillah. 

Ketiga, kita perlu menyeimbangkan antara hubungan kita kepada Allah selaku 

hamba, dengan hubungan kita terhadap manusia lain selaku sesama hamba-Nya. 

Menjaga shalat merupakan kunci ibadah kepada Allah. Tidak cukup sampai di situ. 

Akan menjadi percuma, jika tidak diiringi dengan kepekaan sosial. Sebab, kita 



 

 
93 

hidup pun memang dalam komunitas manusia lain. Tidak mungkin kita bisa hidup 

tanpa ulur tangan orang lain. Karenanya, kita perlu turun tangan membantu 

kesulitan orang lain. 

Keempat, pada hakikatnya, apa pun yang kita lakukan di dunia ini, baik ibadah 

maupun hubungan sesama manusia, kita sedang “bertransaksi” dengan Allah. 

Berbuat baik kepada manusia, otomatis ia berbuat baik kepada Allah bila 

dijalankan dengan tulus ikhlas lillahita’ala. Sementara, bila kita menghardik anak 

yatim, kejam terhadap orang miskin, dan tidak peduli dengan sekeliling, itu alamat 

hubungan kita dengan Allah pun buruk. Karenanya, kita didorong untuk mengasah 

kepedulian terhadap sesama. 

Terakhir, kita perlu memahami bahwa agama kita tidak melulu urusan ibadah 

ritual saja. Shalat memang penting, namun selain itu ada juga yang sama 

pentingnya. Menjaga hubungan baik kepada sesama perlu dijaga. Artinya, kita 

harus paham, tidak cocok jika dikatakan urusan agama hanya urusan privat saja. 

Sebab, Islam juga mengatur bagaimana hubungan baik kita pada sesama. Islam 

menghendaki adanya kebaikan dalam hubungan kepada Allah dan juga hubungan 

kepada sesama manusia. Keduanya ajaran Islam, sehingga dari sini dapat kita ambil 

simpulan, Islam memang memperhatikan segala aspek kehidupan. 

 

  



 

 
94 

Tadabbur Surat Quraisy 

لرَّحِيمِ ٱ  لرَّحْْٰنِ ٱ للََِّّ ٱ بِسْمِ   

يْ لٰفِ  تَاءِٓ ٱ  رحِْلَةَ   لٰفِهِمْ  ۦإِ (  ١)  قُ رَيْش    لِِْ   لَّذِيٓ ٱ(  ٣)  لْبَ يْتِ ٱ  هٰذَا  رَبَّ   فَ لْيَ عْبُدُوا۟ (  ٢)  لصَّيْفِ ٱوَ   لشِّ

 ( ٤) خَوْف   مِّنْ   وَءَامَنَ هُمْ  جُوْع   مِّنْ  أَطْعَمَهُمْ 
1. Karena kebiasaan orang-orang Quraisy 

2. (yaitu) kebiasaan mereka berpergian pada musim dingin dan musim panas 

3. Maka hendaklah mereka menyembah Tuhan (pemilik) rumah ini (Ka’bah) 

4. Yang telah memberi makanan kepada mereka untuk menghilangkan lapar dan 

mengamankan mereka dari rasa ketakutan 

 

Siapakah orang Quraisy? 

Kaum Quraisy (قريش), menurut Jalaluddin Al Mahalli, merupakan sebutan untuk 

sebuah kabilah di Jazirah Arab keturunan Nadhar bin Kinanah. Menurut 

penjelasan dari Prof. Dr. Wahbah Az Zuhaili, penggunaan kata “Quraisy” adalah 

bentuk ta’zhim (pengagungan) kepada kabilah ini. Sebab, mereka memiliki banyak 

keutamaan. Di antara keutamaan kaum ini adalah, 

Pertama, nama “Quraisy” sendiri berasal dari kata qarash yang artinya adalah 

hewan tunggangan yang sangat besar di laut. Hewan itu bisa makan, namun tidak 

bisa dimakan, bisa unggul, namun tidak bisa diungguli. Penisbatan itu merujuk 

pada sifat kaum Quraisy yang memang termasuk suku yang unggul. Mereka juga 

merupakan suku yang bersatu atas jasa dari Qushai bin Kilab, setelah sebelumnya 

terpecah belah. 

Kedua, sebagaimana disebut dalam surat ini, mereka pandai berdagang. Ketika 

berada dalam musim dingin, mereka berdagang ke daerah Yaman. Di sana, mereka 

mendapat barang dagangan dari India, China, dan lainnya. Ketika musim panas, 

mereka ke Syam (sekarang Syiria), untuk mendapatkan berbagai hasil pertanian 



 

 
95 

untuk kebutuhan pangan. Dengan kecerdasan dalam perdagangan ini, mereka 

mendapat keberlimpahan harta. 

Ketiga, mereka juga memiliki keutamaan, karena mereka tinggal di sekitar Ka’bah. 

Mereka kemudian menjadi pengurus yang memelihara Ka’bah. Di setiap musim 

haji, akan datang banyak peziarah yang menjalankan ibadah di Ka’bah, mengikuti 

sunnah ajaran Nabi Ibrahim. Ka’bah sendiri merupakan pusat peribadahan yang 

dibangun oleh Nabi Ibrahim dan Nabi Ismail. Bangunan ini selalu Allah lindungi 

dari segala kerusakan, termasuk ketika serangan dari tentara gajah raja Abrahah. 

Hal ini menjadikan tempat di sekelilingnya sebagai negeri yang aman. 

Keseluruhan nikmat ini, harus menjadikan mereka yang mendapatkannya, untuk 

beribadah kepada Allah, Tuhan pemilik Ka’bah. Kalau saja mereka tidak tinggal di 

sekitaran Ka’bah, bisa jadi mereka tinggal di negeri yang banyak terjadi perang. 

Kalau saja mereka tidak ditakdirkan untuk menetap di Makkah, bisa saja mereka 

tidak memiliki keuntungan dari sisi perdagangan. 

Beribadahlah kepada Allah! Bukan kepada Ka’bahnya! Kesalahan mereka pada 

masa itu ialah menjadikan berhala sebagai perantaraan ibadah kepada Allah. Inilah 

pangkal kesesatan dalam ibadah. Padahal, ibadah itu, menurut Ibnu Taimiyah, 

adalah sesuatu yang mencakup semua yang dicintai dan diridhai oleh Allah, baik 

perkataan atau perbuatan, baik ia tampak lahir maupun dalam batin. Dan, 

keridhaan Allah tidak akan terdapat pada cara peribadahan yang salah. 

Ibadah inilah, wujud dari rasa syukur atas berlimpahnya rahmat dan kasih sayang-

Nya kepada kita. 

Hikmah kehidupan 

Ada beberapa hikmah yang dapat kita petik dari surat ini. 

Pertama, kita perlu mensyukuri segala nikmat yang Allah berikan kepada kita. 

Khususnya, tinggal di negeri yang aman, damai, sejahtera, dan kita bisa hidup bebas 

di sana. Negeri kita, Indonesia, telah Allah anugerahi nikmat syiar Islam yang sudah 

mengakar selama berabad-abad. Di negeri kita, sumber daya alam seolah tak habis 

sejauh mata memandang. Di negeri kita pula, masyarakat yang majemuk dapat 

hidup berdampingan dan bertali kasih. Ini semua adalah nikmat yang Allah beri. 

Jika kita memahami nikmat yang ada, ingatlah sebuah nasihat, “Janganlah terpaku 

pada nikmat, tapi ingatlah siapa yang memberi nikmat”. Dari sini, timbullah 



 

 
96 

pelajaran. Semua nikmat yang ada bukan menjadikan kita terlena, tetapi membuat 

kita insaf, kalau saja bukan karena kasih sayang Allah, kita tidak akan dilimpahi 

nikmat ini. Maka, beribadahlah kepada Allah semata, sebagai wujud syukur kita. 

Kedua, dalam beribadah, jangan berlaku syirik. Kita harus beribadah dengan 

ikhlas, yakni murni mengikuti pemahaman para ulama dalam memahami petunjuk 

dari Baginda Rasulullah. Dalam beribadah pun, kita tidak memerlukan perantara 

sesembahan. Salah satu sebab mengapa orang kafir dari kalangan Quraisy 

membuat patung ialah karena menganggap patung-patung itulah yang menjadi 

perantara mereka dalam menyembah Allah. Kepercayaan dinamisme, animisme, 

dan totemisme berakar pada pemikiran seperti ini. Ini adalah pangkal dari perilaku 

syirik. 

Ketiga, nikmat yang telah diberikan, hendaklah kita jaga agar tidak berlalu begitu 

saja. Kita mendapat nikmat tinggal di negeri yang aman, maka jagalah keamanan 

di negeri kita. Jangan berperilaku onar. Kita mendapat nikmat kebebasan dalam 

berdagang, maka jagalah dengan tidak berlaku curang. Kita mendapat nikmat 

kekayaan alam, maka jagalah agar tetap dirasakan oleh anak cucu di masa 

mendatang. Jangan kita rakus pada nikmat, sehingga tidak pernah merasa cukup 

dan akhirnya tidak bersyukur atas nikmat yang ada.  

Inilah pangkal dari sikap kufur nikmat. Tersebab merasa nikmat ini sudah 

berlimpah, sampai-sampai lupa pada sang pemberi nikmat. Dikiranya usaha 

sendirilah yang mendatangkan nikmat. Syukurilah nikmat, dengan beribadah 

kepada Sang Pemberi Nikmat. 

  



 

 
97 

Tadabbur Surat Al Fiil 

لرَّحِيْمِ ٱ  لرَّحَْْٰنِ ٱ للََِّّ ٱ بِسْمِ   

 عَلَيْهِمْ   وَأرَْسَلَ (  ٢)  تَضْلِيْل    فيْ   كَيْدَهُمْ   يَُْعَلْ   ألََْ (  ١)  الْفِيْلِ   بَِِصْحٰبِ   رَبُّكَ   فَ عَلَ   كَيْفَ   تَ رَ   ألََْ  

يْل   مِّنْ  بِِِجَارَة   تَ رْمِيْهِمْ ( ٣) أَبَابيِْلَ  طَيْْاً  ( ٥) مَّأْكُوْل   كَعَصْف    فَجَعَلَهُمْ ( ٤) سِجِّ
1. Tidakkah engkau (Muhammad) perhatikan bagaimana Tuhanmu telah bertindak 

terhadap pasukan gajah? 

2. Bukankah Dia (Allah) telah menjadiakan tipu daya mereka itu sia-sia? 

3. Dan Dia mengirimkan kepada mereka burung yang berbondong-bondong 

4. Yang melempari mereka degan batu dari tanah liat yang dibakar (sijjiil) 

5. Sehingga mereka dijadikan-Nya seperti daun-daun yang dimakan (ulat) 

 

Surat ini menceritakan sebuah peristiwa yang terjadi sebelum kelahiran Nabi 

Muhammad Saw., yang menurut sebuah keterangan, 50 hari sebelum beliau lahir. 

Kisah ini memberikan banyak pelajaran untuk kita. Sekaligus, memberikan 

penjelasan, bahwa sebelum Nabi Muhammad lahir, sudah Allah tunjukkan 

kekuasaan-Nya. 

Siapakah Pasukan Gajah itu? 

Surat ini mengisahkan penghancuran Allah atas tentara gajah. Tentu, kita akan 

bertanya-tanya, siapakah mereka? Atas sebab apa mereka dihancurkan Allah?  

Pasukan gajah yang dimaksud ialah pasukan yang dipimpin oleh Abrahah, 

penguasa Yaman.  

Pada suatu ketika, Abrahah yang beragama Nasrani hendak membangun gereja 

yang menjadi pusat ziarah. Ia ingin menyaingi kakbah di Mekkah. Dibangunlah 

gereja yang besar, megah, dan tinggi. Gereja itu dinamainya Al Qullais, sebab jika 

dipandang dari bawah, sampai-sampai peci (al qulansuwah) yang melihatnya jatuh, 

saking tinggi dan mewahnya. 



 

 
98 

Orang Quraisy, penduduk Mekkah, merasa terancam dengan keberadaan gereja 

itu. Mereka tidak senang dengan dibangunnya Al Qullais. Datanglah sekelompok 

orang Quraisy ke gereja itu dan mengotorinya dengan buang air besar di dalam. 

Murkalah Abrahah. Ia merasa dihinakan oleh orang Quraisy. Kemudian, dia 

bertekad untuk membalas perbuatan mereka itu. Akan diserang kakbah oleh 

pasukan yang besar lagi tidak ada banding pada masanya. Disiapkannya pasukan 

yang terdiri dari bala tentara dan gajah yang besar-besar. Ada yang menyebut dua 

belas ribu jumlahnya. Dengan gajah terbesar yang dinaiki oleh Abrahah, dinamai 

‘Mahmud’. 

Dalam perjalanan, beberapa penguasa berusaha melawan. Seperti ada sekelompok 

orang di Yaman yang ingin menyerang di bawah pimpinan Dzu Nafar. Akan tetapi, 

ia kalah dan justru menjadi tawanan perang. Di daerah Thaif, mereka merasa takut, 

sehingga memilih bekerja sama dan menjadi penunjuk jalan ke Mekkah. Akhirnya, 

tibalah pasukan besar itu di Mekkah. 

Di Mekkah, penduduk kota ketakutan mendengar kabar datangnya pasukan gajah. 

Mereka telah mencuri dua ratus unta milik Abdul Muthalib, seorang pembesar kota 

Mekkah, serta merampas harta-harta yang lain. Melihat pasukan yang terdiri dari 

ribuan gajah pun, membuat gentar hati penduduk Mekkah. 

Ketika pasukan gajah telah mendekati Mekkah, mereka mengutus Hanatah al 

Himyari untuk memanggil tokoh Quraisy untuk menghadap Abrahah. Hanatah 

pun mendatanginya. Setelah disampaikan maksudnya, Abdul Muthalib menjawab, 

“Demi Allah, kami tidak akan melawannya. Kami tidak memiliki kekuatan untuk 

melawan. Ini adalah baitullah al haram, rumah Allah, dan kekasih-Nya, Ibrahim. Jika 

Dia (Allah) hendak melindunginya, maka memang rumah ini suci dan haram 

(diharamkan oleh Allah untuk dihancurkan oleh siapa pun). Dan jika Allah hendak 

membiarkan, maka kami pun tidak mampu membela rumah ini.” 

Kemudian, Hanatah mengajak Abdul Muthalib untuk pergi ke Abrahah.  

Ketika berjumpa dengan Abrahah di kemahnya, Abrahah merasa ada sesuatu yang 

menggerakkannya untuk menghormati Abdul Muthalib.  

Abrahah pun bertanya kepada Abdul Muthalib, “Apa yang engkau inginkan dari 

kedatanganmu di sini?” 



 

 
99 

Abdul Muthalib menjawab, “kembalikanlah dua ratus unta yang engkau rampas 

dariku” 

Terkejut Abrahah, dikiranya kedatangannya untuk mencegah penyerangan atas 

Mekkah. “apakah kamu hanya mau membicarakan tentang untamu? Bukan kakbah 

yang merupakan agamamu dan nenek moyangmu? Aku datang untuk 

menghancurkannya! Mengapa tidak engkau ingin membicarakan hal itu 

denganku?!”, Abrahah menanyakan dengan penuh heran. 

“Aku adalah pemilik unta tersebut. Sedangkan Kakbah memiliki pemilik sendiri 

yang akan melindunginya dari seranganmu.”, jawab Abdul Muthalib. 

“Dia tidak akan mampu mencegahku!”, jawab Abrahah dengan pongah. 

“itu urusanmu”, jawab Abdul Muthalib kembali. 

Kemudian, Abdul Muthalib kembali ke Mekkah. Ia berdoa di dekat kakbah, 

semoga Allah, Tuhan pemilik Kakbah, berkenan untuk melindungi dari serangan 

Abrahah. 

Keluarlah Abdul Muthalib dan seluruh penduduk Mekkah. Mereka menuju sebuah 

bukit dan menunggu serangan itu terjadi.  

Di hari penyerangan, pasukan mulai bergerak. Namun, gajah yang dibawa enggan 

bergerak. Mereka duduk dan tidak mau berdiri. Dibujuk hingga dipukul, tidak mau 

gajah itu beranjak.  

Dicobalah untuk memutar haluan ke arah Yaman, mau gajah itu berdiri. Diputar 

kembali ke arah timur, gajah itu mau berjalan. Namun, jika diarahkan menuju 

Mekkah, gajah itu kembali duduk dan diam. Tidak mau bergerak. 

Repotlah pasukan Abrahah. Di tengah situasi yang demikian, datanglah ribuan 

burung di udara mengarah ke pasukan Abrahah. Tiap burung membawa tiga buah 

batu dari tanah liat yang dipanaskan sehingga mengeras. Satu di paruh, dua di kaki. 

Dijatuhkan oleh burung-burung itu, batu yang panas ke pasukan Abrahah. Bahkan, 

menurut keterangan Ibnu Mas’ud, Allah mengirim angin sehingga jatuhnya batu 

itu semakin keras dan menimbulkan sakit yang luar biasa. Pasukan yang besar pun 

tunggang lantang karena dijatuhi batu yang amat panas. 

Pasukan Abrahah kocar-kacir berlari tak karuan. Batu itu memberi rasa panas yang 

luar biasa. Ada yang berkata, yang terkena batu itu menjadi melepuh kulitnya 



 

 
100 

seperti cacar. Ada pula yang menyebut, jika batu itu jatuh di kepala, tembus sampai 

ke dubur. Mereka merasakan sakit yang luar biasa. Hingga banyak yang mengalami 

cacat dan buta. Abrahah sendiri mati di tengah perjalanan ketika kabur, dengan 

keadaan dadanya terbelah. 

Betapa kacaunya mereka saat itu. Hingga digambarkan oleh ayat terakhir di surat 

ini, laksana daun yang hancur dimakan ulat. Habis perlahan sambil menahan 

siksaan. 

Kejadian itu amat diingat oleh penduduk Mekkah. Dikenallah tahun itu sebagai 

tahun gajah. Di tahun itu, lahirlah Nabi Muhammad Saw., yang juga merupakan 

cucu dari Abdul Muthalib, perwakilan Quraisy yang menghadap Abrahah. 

 

Hikmah kehidupan 

Kisah ini membawa beberapa hikmah bagi kita. Pertama, kedatangan Nabi 

Muhammad Saw. sudah memiliki tanda-tanda, bahkan sebelum beliau lahir. Inilah 

yang dinamakan irhash, yakni, kejadian luar biasa yang terjadi sebelum seorang nabi 

diutus. Rasulullah lahir di Mekkah yang telah selamat dari serangan pasukan gajah. 

Irhash lain yang Muhammad alami sebelum menjadi nabi, salah satunya, ialah jika 

berjalan selalu dilindungi awan yang teduh. Padahal, beliau hidup di lingkungan 

yang panas dan kering. 

Kedua, Allah menunjukkan bahwa kota Mekkah adalah kota yang suci. Ia tidak 

mungkin diganggu oleh musuh Allah. Jikalau mereka hendak menyerang, Allah 

akan kirim pasukan-pasukan-Nya yang akan menghancurkannya. Disebutlah 

Mekkah itu satu dari dua al haramayn (satunya lagi ialah Madinah). Tempat teraman, 

dengan Allah sendiri yang memberi perlindungan. Siapa pun yang berusaha untuk 

menghancurkan, tunggulah, Allah akan hancurkan ia terlebih dahulu melalui siapa 

pun makhluk-Nya yang Dia perkenankan. 

Ketiga, kesucian Mekkah perlu dijaga. Rasulullah diutus, salah satunya, ialah untuk 

mengembalikan Kakbah sebagai pusat penyembahan kepada Allah. Bukan 

penyembahan pada berhala yang dianggap perantara menuju Allah. Di saat fathu 

Makkah, hari pembebasan kota Mekkah, rasulullah bersabda, 



 

 
101 

هَا   وَسَلَّطَ   الْفِيْلَ،  مَكَّةَ   عَنْ   حَبَسَ   اللهَ   اِنَّ    حُرْمَتُ هَا  عَادَتْ   قَدْ   انَِّهُ  ِ وَ   وَالْمُؤْمِنِيْنَ،  رَسُوْلهُُ   عَلَي ْ
 الْغَاىِٕبَ  الشَّاهِدُ  فَ يُ بَ لِّغِ  الَا  بِالَامْسِ، كَحُرْمَتِهَا  الْيَ وْمَ 

“Sesungguhnya Allah Swt. telah mencegah pasukan gajah untuk masuk ke Kota Mekkah. 

Dan Dia telah memberikan kekuasaan penuh atas kota Mekkah kepada Rasul-Nya dan 

kaum mukminin. Pada hari ini (fathul Mekkah) kehormatan Mekkah telah kembali seperti 

dahulu. Maka hendaknya orang yang hadir saat ini memberi tahu hal ini kepada orang yang 

tidak hadir” 

Hadits Riwayat Bukhari dan Muslim 

Keempat, kita diperintahkan untuk meneruskan penjagaan atas kesucian Kota 

Mekkah. Di sana, tidak diperkenankan membunuh, mencuri, dan tindakan yang 

tidak patut lainnya. Hingga saat ini, Mekkah Al Mukarromah senantiasa dijaga agar 

tidak diserang oleh siapa pun. Penguasa Islam yang Mekkah berada di wilayah 

kekuasaannya, akan selalu berupaya untuk menjaga kesucian Mekkah.  

Terakhir, dari perenungan kita atas surat ini, menjadi motivasi bagi kita untuk 

mendalami sirah nabawiyah, sejarah kenabian Muhammad Saw. bahkan dari 

sebelum beliau lahir. Dari setiap langkah jejak kehidupan beliau, pastilah terdapat 

hikmah yang bisa diambil oleh kita, selaku umatnya yang senantiasa mencintainya. 

Bacalah sirah nabi, itulah jalan terbaik untuk meningkatkan kecintaan kita pada 

teladan abadi. 

  



 

 
102 

Tadabbur Surat Al Humazah 

 لرَّحِيمِ ٱ  لرَّحَْْٰنِ ٱ للََِّّ ٱ بِسْمِ 

دَهُ   مَالًا   جَََعَ   لَّذِىٱ(  ١)  لُّمَزَة    هَُُزَة    لِّكُلِّ   وَيْل      ۖ كَلََّ (  ٣)   أَخْلَدَهُ   ۥٓ مَالَهُ   أَنَّ   يَُْسَبُ (  ٢)  وَعَدَّ

بَذَنَّ   عَلَى  تَطَّلِعُ  لَّتِيْ ٱ( ٦) لْمُوْقَدَةُ ٱ للََِّّ ٱ نَرُ ( ٥) لْحطَُمَةُ ٱ مَا أدَْرَىٰكَ  وَمَآ ( ٤) لْحطَُمَةِ ٱ فِى  ليَُ ن  
اَ( ٧) لْْفَْ  دَِةِ ٱ دََّدَة   عَمَد   فِى ( ٨) مُّؤْصَدَة   عَلَيْهِمْ  إِنهَّ  (٩)  مُُّّ

1. Celakalah bagi setiap pengumpat dan pencela 

2. Yang mengumpulkan harta dan menghitung-hitungnya 

3. Dia (manusia) mengira baha hartanya dapat mengekalkannya 

4. Sekali-kali tidak! Pasti dia akan dilemparkan ke dalam (neraka) hutamah 

5. Dan tahukah kamu apakah (neraka) hutamah itu? 

6. (yaitu) api (azab) Allah yang dinyalakan, 

7. Yang (membakar) sampai ke hati 

8. Sungguh, api itu ditutup rapat atas (diri) mereka 

9. (sedang mereka itu) diikat pada tiang-tiang yang panjang 

 

Celakalah! 

Surat ini dibuka dengan ancaman, “Celakalah!”. Celaka itu dibahasakan dengan 

menyebut salah satu neraka, yakni wayl. Siapa saja mereka yang akan celaka 

menurut surat ini? 

Pertama, ialah mereka yang melakukan perbuatan untuk merendahkan orang lain. 

Disebut dalam dua kata yang serupa, yakni humazah dan lumazah. Menurut 

beberapa pendapat, kata humazah merujuk pada perbuatan yang dilakukan, semisal 

tangan atau lirikan mata yang mengisyaratkan pada perendahan atas orang lain. 

Sementara itu, lumazah ialah perbuatan yang dilakukan oleh lisan, seperti mencaci, 

memaki, dan menggunjing. Namun, keduanya pada dasarnya ialah sama. Yakni, 

orang yang melakukan sesuatu dengan tujuan untuk merendahkan orang lain. 



 

 
103 

Kedua, kecelakaan akan diderita oleh orang yang gemar menghitung-hitung harta 

karena ia yakin hartanya akan membuat dirinya kekal. Sampai-sampai, karena 

terbuai oleh harta itu, ia lupa dengan akhiratnya. Dikiranya hidup hanya dunia saja. 

Dia lupakan akhirat yang sebenarnya kekal itu. Mereka menghitung karena 

kecintaan yang amat sangat pada dunia, sehingga takut kehilangan sedikit pun dari 

harta yang dia usahakan. Padahal, bila nanti nyawa telah berpisah dari raga, harta 

itu pun tiada guna. Bahkan mungkin menjadi biang perebutan dari ahli waris yang 

tidak paham agama. 

Apalagi ketika harta itu didapat dengan cara yang haram. Mereka menikmatinya 

ibarat meminum air garam. Haus tidak hilang, justru kekhawatiran yang datang. 

Harta yang diperoleh dari mencuri, apalagi mencuri uang rakyat melalui korupsi, 

tidak akan menenangkan. Harta dihitung takut akan hilang, padahal sejatinya harga 

dirinya telah ia buang.  

Ini bukan berarti kita dilarang untuk menghitung kekayaan yang dimiliki. 

Masalahnya ada pada tujuannya. Apabila tujuannya untuk menjaga agar tidak 

sampai hilang, atau disalahgunakan untuk sesuatu yang mudharat, maka tidak 

mengapa. 

Kecelakaan itu akan terjadi, dan semua dugaan mereka tidak akan terbukti. Mereka 

duga harta akan mengekalkan. Namanya akan disanjung sebagai orang kaya, dan 

sebagainya. Padahal, kecelakaan di hari akhir akan menanti. Sebab ia telah pelit, 

medit, dan tidak mau berbagi. 

Mereka akan dimasukkan ke dalam neraka hutamah. Apa itu? 

Secara bahasa, artinya ialah sesuatu yang membuat apa pun yang memasukinya 

akan terpecah. Ia dilempar ke dalam neraka itu, sudahlah jatuh dengan keras, 

terpecahlah ia saking pedih siksanya. Dilalap api tubuhnya lamat-lamat. Padahal 

dia akan hidup terus menerus merasakan siksa. 

Neraka hutamah itu ada tiga sifat yang disebut dalam surat ini. Pertama, neraka itu 

memiliki api yang akan membakar sampai ke hati. Saking panasnya, tidak hanya 

kulitnya saja yang terbakar. Hati yang ada di dalamnya pun terbakar. Ini bisa juga 

dimaknai sebagai perumpamaan, bahwa hati itulah yang menjadi penggerak dari 

tubuh ini. Bila hati itu sudah busuk, alamat perilakunya akan buruk. 



 

 
104 

Kedua, di dalam neraka yang amat panas itu, ia akan ditutup rapat-rapat. Padahal, 

menurut hukum fisika, jika suatu benda dipanaskan kemudian ditutup rapat, akan 

semakin terasa panas di dalamnya. Semisal kita masuk ke dalam mobil, kemudian 

mobil itu ditutup rapat tanpa celah. Lalu, dijemur mobil itu di bawah terik sedang 

kita ada di dalamnya. Suhu di dalam mobil itu akan cepat naik dan terasa lebih 

panas, sebab ada energi panas yang berputar di dalamnya dan tidak bisa keluar. 

Maka, suhu di dalam mobil yang tertutup akan lebih tinggi daripada di luarnya. Itu 

baru di dunia, apalah lagi nanti di neraka! 

Ketiga, di dalam kondisi yang sedemikian sengsara, tubuh orang itu akan diikat di 

tiang besi yang tinggi. Panas yang ada pun akan semakin terasa dan dia tidak akan 

bisa kabur dari siksaan semacam itu. Ia diikat, dimasukkan ke dalam ruang tertutup, 

dipanaskan. Maka tidak heran, rasa panas itu tidak hanya akan berasa di kulit, 

namun juga menghancurkan sampai organ di dalam. Na’udzubillaah…. 

Hikmah Kehidupan 

Surat ini membawa peringatan bagi kita, akan sebuah siksa yang amat dahsyat. 

Pantaslah bagi kita yang merasa masih memiliki sejumput keimanan, untuk 

mengambil hikmah bagi kehidupan.  

Pertama, surat ini menegur kita untuk tidak lagi menghina, menggunjing, dan 

menjatuhkan martabat orang lain. Menghina di depan muka saja dilarang, apalagi 

menghinakan di balik layar. Di masa sekarang ini, kita akan mudah menemukan 

orang-orang yang gemar mencari kekurangan dan aib orang lain, lalu disebarkan 

agar jatuh harga diri orang itu. Kebencian yang amat dalam akan membuat dia 

mencari-cari kesalahan orang. Bila ketemu, disebarkan di berbagai media. Jikapun 

tidak ketemu, akan dibuat-buat keburukan orang itu. Dimunculkanlah berita-berita 

palsu (hoaks) yang ujung-ujungnya ialah untuk menjatuhkan nama orang lain. 

Hati-hati, neraka akan mengancam nanti. Sekalipun di dunia ia terlindungi, entah 

oleh penguasa atau oleh akun-akun palsu, di akhirat nanti tangan itulah yang akan 

bicara, berita bohong apa saja yang ia sebarkan selama di dunia.  

Kedua, surat ini pun menegur sebagian dari kita yang masih saja berkutat dengan 

dunia, hingga lalai menyiapkan kehidupan selanjutnya. Bukan tidak boleh seorang 

mukmin itu menjadi pengusaha yang kaya raya. Para sahabat banyak yang kaya 

raya. Nabi sendiri ketika melamar Khadijah sebagai istri dengan ratusan unta 



 

 
105 

terbaik. Namun, nabi mengingatkan, bukan kaya harta itu yang Allah lihat, tapi hati 

dan perbuatan kita yang Allah nilai. Percuma melimpah harta jika pelit dengan 

tetangga. Percuma jabatan tinggi namun hati juga tinggi. Percuma prestasi berderit 

tapi orang lain dizhalimi hingga menjerit.  

Pepatah arab berkata, “kaya itu bukan kaya harta, tapi kaya hati”. Bila hati merasa 

kaya, sebanyak apa pun harta, ia akan merasa cukup jua.  

Semua yang berlaku dengan dua hal itu (pengumpat/pencela dan para pengumpul 

harta untuk tujuan yang buruk) akan celaka. Kecelakaannya ialah nanti, di negeri 

akhirat. Meski tidak menutup kemungkinan, di dunia pun ia akan sengsara. Jatuh 

miskin tiba-tiba, terbongkar aibnya tanpa duga, dan lain sebagainya. Atau, 

kehidupan mereka tidak akan dijalani dengan tenang, sebab hanya keburukan 

orang lain saja yang diingat. Harta saja yang memenuhi otaknya. Hidup tiada 

tenang, walau emas permata ia pegang.  

Nabi Muhammad juga pernah mengingatkan, bahwa yang namanya dunia, tidak 

akan pernah membuat kita puas. Beliau bersabda, 

 يَّ   يَ قُولُ   خُطْبَتِهِ   فِى   بِكََّةَ   الْمِنْبَرِ   عَلَى  الزُّبَيِْْ   ابْنَ   سََِعْتُ   قاَلَ   سَعْد    بْنِ   سَهْلِ   بْنِ   عَبَّاسِ   عَنْ 
  مَلً   وَادِيًّ   أعُْطِىَ   آدَمَ   ابْنَ   أَنَّ   لَوْ   :يَ قُولُ   كَانَ   –  وسلم  عليه  الله  صلى  –  النَّبَِّ   إِنَّ   النَّاسُ   أيَ ُّهَا
 إِلاَّ  آدَمَ   ابْنِ  جَوْفَ  يَسُدُّ  وَلاَ  ،  ثًَلثِاً  إلِيَْهِ  أَحَبَّ  ثًَنيًِا  أعُْطِىَ  وَلَوْ   ثًَنيًِا، إلِيَْهِ  أَحَبَّ  ذَهَب   مِنْ 

اَبُ،   تَبَ  مَنْ  عَلَى اللََُّّ  وَيَ تُوبُ  الترُّ
Dari Ibnu ‘Abbas bin Sahl bin Sa’ad, ia berkata bahwa ia pernah mendengar Ibnu Az Zubair 

berkata di Makkah di atas mimbar saat khutbah, “Wahai sekalian manusia, sesungguhnya 

Nabi shallallahu ‘alaihi wa sallam bersabda: Seandainya manusia diberi satu lembah penuh 

dengan emas, ia tentu ingin lagi yang kedua. Jika ia diberi yang kedua, ia ingin lagi yang ketiga. 

Tidak ada yang bisa menghalangi isi perutnya selain tanah. Dan Allah Maha Menerima 

taubat siapa saja yang mau bertaubat.” 

Hadits Riwayat Bukhari 

Satu lembah emas diberi, ia tidak akan merasa cukup, padahal satu lembah itu 

sudah banyak juga. Ditambah lagi satu lembah emas, ia pun tidak akan merasa 

cukup, padahal itu pun tidak akan cukup umur untuk menikmatinya. Minta lagi 



 

 
106 

ditambah yang ketiga, keempat, dan seterusnya. Kapan ia akan berhenti? Saat tanah 

kuburan yang sudah menyumpal mulutnya yang terus menerus loba selama di 

dunia. 

Kalau dipikir-pikir, bukankah hal yang seperti ini seperti orang yang sakit jiwanya? 

Ia sudah punya, tapi tidak puas dengan yang ada. Dicari terus sampai ia tidak lagi 

peduli jalan yang ditempuh halal atau haram. Jika itu halal, tentu tidak menjadi 

masalah. Namun jika haram, akan membawa bencana sampai anak cucunya. Sebab, 

sekerat daging yang tumbuh dari barang haram, surga tidak akan mau 

menerimanya. Di dalam akalnya hanya ada motivasi menjadi kaya, kaya, dan kaya. 

Tidak peduli tetangga yang makan saja susah. Tidak peduli dengan teman yang 

melarat. Tidak lagi peduli dengan penderitaan orang lain. Orang macam ini, mirip-

mirip dengan sakit gila. Sebab, hatinya sudah tidak lagi mampu merasa. 

Ketiga, jangan pernah mengira bahwa semua yang kita punya akan mengekalkan 

kita di dunia. Ada yang menyangka, dengan kita punya pangkat tinggi akan 

membuat kita dikenang orang. Ada yang menduga, dengan harta yang banyak akan 

membuat kita dielu-elukan orang. Padahal, bila sikap kita tidak baik pada orang 

lain, orang pun akan muak. Bisa saja dia dipuji, tapi di dalam hati orang itu pun 

menyimpan caci. Bisa saja dia disanjung di hadapan, padahal si penyanjung hanya 

mengharap imbalan. 

Kalaupun misalnya, nama dia dipuji dan diabadikan orang, apa itu membawa 

jaminan bahwa akan menyelamatkan? Belum tentu juga bukan? Sanjungan orang 

bukan menjadi penjamin dibebaskan siksa. Sebab, yang akan dilihat Allah kelak 

ialah hasil perbuatan kita, bukan sebanyak apa orang membela kita. Amalan kitalah 

yang akan membela kita kelak. Maka, persiapkanlah yang benar-benar perlu saja. 

Keempat, penyakit gila pada dunia ini tentu ada sebabnya. Apa itu? Materialisme! 

Materialisme ialah sebuah paham yang membawa kita untuk menilai sesuatu pada 

materi yang secara riil tampak oleh indra semata. Orang yang hebat ialah mereka 

yang berpakaian mewah, berumah megah, berharta melimpah. Akhirnya, itu saja 

yang dikejar untuk menjadi hebat. Orang yang sederhana dalam kepunyaannya 

tidak dianggap hebat. Kekayaan hati dengan sikap dermawan tidak dinilai baik, 

dianggap boros saja. Kekayaan jiwa dengan sikap pemaaf dianggap orang 

rendahan. Kekayaan akal dengan sikap taqwa hanya ditertawakan sebab dipandang 

tidak tahu dunia. Inilah pangkal kerusakan. 



 

 
107 

Paham materialisme ini amat bahaya. Bumi ini akan dikuras sampai ke dasar jurang 

hanya untuk memuaskan hasrat manusia. Lingkungan rusak, manusia lain melarat, 

tidak ia peduli. Sebab yang penting ialah materi yang akan dia dapatkan. Akhirnya, 

rugilah segenap manusia demi keinginan ia seorang. 

Paham materialisme ini, secara tersirat, sudah diperingatkan oleh baginda Nabi, 

لَو أن لابنِ آدمَ واديًّ من ذَهَب  أَحَبَّ أن يكونَ له واديّنِ، ولَنْ يَلَ فاَهُ إلا الترابُ، ويَ تُوبُ اللهُ 

 عَلَى مَنْ تَبَ 
Seandainya anak cucu Adam memiliki satu lembah emas, niscaya mereka akan menginginkan 

satu lembah lagi, dan tidak akan terpenuhi mulutnya (merasa puas) kecuali tanah (yang akan 

menguburnya). Dan Allah Maha Menerima Taubat terhadap orang-orang yang bertaubat. 

Hadis Riwayat Bukhari 

Kelima, di manakah sumber dari semua malapetaka ini? “hati”-lah yang menjadi 

biangnya. Bila hati kita telah mampu ditata menjadi baik, insya Allah, semua lini 

hidup kita akan baik pula. Namun, bila di dalam hati ini nafsu dunia sudah 

berkuasa, dijamin, hidup ini seperti terus-menerus mencari mangsa. Bisa saja ia 

bungkus kebohongan dengan muka manis. Bisa saja manusia ia tipu dengan 

beragam pencitraan. Manusia bisa tertipu, tapi Allah tidak akan pernah mungkin 

bisa ditipu. 

Bila hati ini sudah rusak, ikut pula semua perbuatan akan menjadi rusak. Mulut 

mudah mencaci, sikap tubuh tidak mau menghargai, dan hanya harta serta pangkat 

saja yang dicari. Semua ini karena ingin menonjolkan “aku” yang terbaik, yang 

terkaya, yang terhebat, dan seluruh puja-puji dunia yang gemerlap. Lama-lama, 

tertutuplah hati itu hingga tidak lagi mampu melihat kebenaran. Ia anggap yang 

salah itulah benar, dan yang benar justru menjadi salah. Pegangan hidup tidak ada, 

alamat kecelakaan akan dirasa. 

Terakhir, semua ini hanya akan mampu menjadi barang perenungan jika ia 

bermuara pada satu hal pokok. Yakni, keyakinan kepada hari akhir.  

Ada sebagian orang yang mungkin pada keberadaan Tuhan ia bisa percaya, tapi 

pada hari akhir ia tidak mau turut percaya. Mereka yang amat bergantung pada 



 

 
108 

kehidupan dunia, namun pada hari kiamat ilmunya hampa. Yang semacam ini, 

tidak akan mampu merenungi semua yang sudah dijelaskan tadi.  

Karena itu, kepercayaan pada hari akhir adalah modal besar, sebagaimana dalam 

banyak tempat ia digandengkan dengan kepercayaan pada Allah. Di berbagai 

hadits, nabi menyabdakan yang dimulakan dengan “barang siapa yang beriman 

kepada Allah dan hari akhir”.  

Apa sebab? Kepercayaan pada hari akhir akan membuat ia paham akan hukum 

sebab-akibat. Perilaku di dunia ini akan menjadi sebab, dengan akibat akan ia 

rasakan di hari akhirat. Bila sebabnya baik, maka akibatnya pun akan baik. Bahkan 

Allah janjikan kebaikan itu akan berlipat. Namun, bila sebabnya saja sudah buruk, 

akibatnya pun akan demikian buruk. Maka, perbaikilah sebab (dunia) agar akibat 

yang nanti kita terima turut baik. 

Akhir kata, ada sebuah nasihat dari seorang guru yang amat dalam bagi saya, yang 

saya kira tidak rugi untuk dibagi. “Genggamlah dunia itu di tanganmu, agar hanya 

akhirat yang akan menguasai hatimu”. Wallahu a’lam. 

  



 

 
109 

Tadabbur Surat Al ‘Ashr 

 لرَّحِيْمِ ٱ  لرَّحْْٰنِ ٱ للََِّّ ٱ بِسْمِ 

نسٰنَ ٱ   إِنَّ (  ١)  وَالْعَصْرِ  لِحٰتِ   وَعَمِلُوا۟   ءَامَنُوا۟   الَّذِيْنَ   إِلاَّ (  ٢)  خُسْر    لَفِىْ   لِْْ  بِالحَْقِّ   وَتَ وَاصَوْا۟   الصّٰ

 ( ٣) بِالصَّبْرِ  وَتَ وَاصَوْا
1. Demi masa 

2. Sungguh, manusia berada dalam kerugian, 

3. Kecuali orang-orang yang beriman dan mengerjakan kebajikan serta saling menasihati 

untuk kebenaran dan saling menasihati untuk kesabaran. 

 

Surat ini amat singkat, hanya 3 ayat. Tetapi, banyak sekali kandungan yang didapat 

jika kita mau renungkan. Imam Syafi’i pernah berkata, “Jikalau Allah menurunkan 

hujjah kepada hamba-Nya, tentu surat ini sudah mencukupinya”.  

Para sahabat pun memahami keutamaan surat ini. Dalam sebuah hadits riwayat At 

Tabrani, disebutkan bahwasanya jika dua sahabat nabi bertemu, mereka tidak akan 

berpisah sebelum salah satu atau keduanya membaca surat ini. Barulah mereka 

berpisah dan mengucap salam. Inilah dasar dari salah satu tradisi yang sering kita 

lakukan pada akhir majlis atau pengajian.  

Muhammad Abduh memberikan keterangan, bahwa ketika3 membaca surat Al 

Ashr ini tidak hanya untuk mengharap berkah dari surat ini. Akan tetapi, menjadi 

sebuah peringatan agar mereka saling berpesan dan menasihati dalam kebenaran 

dan kesabaran. 

Apa itu Al-Ashr? 

Allah bersumpak demi “al ‘ashr”. Ini menunjukkan bahwa ada keajaiban yang Allah 

tampakkan dalam “al ‘ashr” itu. Apakah sebenarnya “al ‘ashr” itu? 

Secara umum, setidaknya terdapat dua pendapat dari kalangan ahli tafsir atas 

makna al ‘ashr. Pendapat pertama, mereka berpendapat bahwa al ‘ashr merujuk 



 

 
110 

pada waktu setelah siang hingga matahari tenggelam. Dengan kata lain, ialah waktu 

asar. Menurut keterangan dari Muhammad Abduh dalam Tafsir Al Azhar, 

disebutkan bahwa dalam tradisi masyarakat Arab, pada waktu asar itu mereka 

sering mengunakannya untuk berbincang-bincang, berdiskusi, dan sebagainya. 

Sayangnya, bincang-bincang itu tidak jarang justru menimbulkan permusuhan, 

karena tidak terjaganya lisan. Karenanya, banyak orang yang mengutuki waktu asar.  

Nah, sifat itu kemudian ditegur bahwa bukan waktunya yang salah, namun cara 

orang yang mengisi waktunya itu yang salah. Apalagi, shalat asar itu pun memiliki 

banyak keistimewaan. Di antaranya, shalat asar ini disebutkan dalam Al Quran 

secara spesifik, yakni shalat al wustha, shalat pertengahan di surat Al Baqarah ayat 

238. 

Pendapat kedua, al ‘ashr itu merujuk pada masa secara umum, atau disebut juga 

ad dahr. Waktu senantiasa manusia lalui, semenjak lahir, dewasa, menua, hingga 

tiada. Waktu merupakan satu-satunya hal yang tidak bisa dikendalikan dan 

dikembalikan oleh manusia. Ayat ini menjadi dalil mengenai kemuliaan dan 

pentingnya waktu. Sebab, ada banyak manusia yang lalai karenanya. Ia menjadi satu 

di antara dua nikmat yang manusia yang seringkali abai terhadapnya. Ketika waktu 

hidup telah menipis, barulah mengalir tangis. Untuk apa sajakah waktu itu dilalui. 

Pentingnya waktu itu dikuatkan juga dalam sabda Rasulullah Saw.  

 الدَّهْرُ  هُوَ  الله  فاَِنَّ  الدَّهْرَ، تَسُب ُّوْا لَا 
Janganlah kalian mencela waktu (ad dahr), karena sesungguhnya Allah adalah (yang 

menguasai) waktu 

Hadis Riwayat Muslim 

Keajaiban waktu 

Penyebutan sumpah Allah atas al ‘ashr, yakni waktu, masa, atau saat, tentunya 

memiliki berbagai hikmah di dalamnya. Ada suatu hal yang menakjubkan sampai-

sampai ia menunjukkan sesuatu yang amat penting. Di antaranya, dapat kita telisik 

dari berbagai khazanah keilmuan. 

Pertama, di dalam ilmu fisika, kita akan menemukan bahwa waktu adalah satu 

bentuk dimensi. Di fisika, ada dimensi waktu (time), tempat (length), dan massa 

(mass). Ia menjadi syarat suatu materi dapat disebut sebagai benda. Keberadaan 



 

 
111 

dimensi-dimensi ini menjadi prasyarat akan eksistensi kita sebagai manusia. Kita, 

sebagai makhluk, bergantung hidupnya dengan makhluk Allah yang lain, yakni 

waktu, ruang, massa. 

Kedua, di dalam ilmu kebumian, kita dapat menemukan berbagai dimensi waktu 

yang menjadi pembagian kehidupan makhluk hidup di muka bumi. Dari zaman 

prekambium hingga zaman antopocene saat ini, semua terikat dalam dimensi 

waktu. Kita akan memahami, bahwa kehidupan di muka bumi ini akan terus 

berubah seiring dengan waktu.  

Jutaan tahun yang lalu, mungkin bumi masih belum layak ditinggali. Daratan dan 

lautan masih belum terbentuk secara sempurna. Kini, kita dapat tinggal di bumi 

dengan nyaman. Sebab, berbagai proses itu telah mencapai kematangan. Nanti, 

akan tiba masanya bahwa bumi sudah mencapai fase akhirnya. Hingga Allah 

hancurkan dalam peristiwa Hari Kiamat. 

Ketiga, dalam ilmu sejarah, kita akan temukan berbagai peristiwa dalam kehidupan 

manusia. Dari sejarah pada masa kuno, kita temukan peradaban Yunani, Mesir 

kuno, Mesopotamia, Aztec, dan sebagainya. Kemudian masuklah manusia pada 

masa kerasulan Nabi Muhammad saw., teranglah dunia dengan iman dan ilmu. 

Sementara, di negeri Barat, mereka mengalami masa kegelapan. Sebab agama 

hanya menjadi dogma, dan ilmu dienyahkan dari pemikiran.  

Perjalanan sejarah manusia pun terus berlanjut. Dunia Barat mengalami 

pencerahan, sementara belahan bumi lain merasakan pahitnya penjajahan. Di abad 

ke-20, muncul perang-perang dahsyat yang tidak pernah dirasakan sebelumnya. 

Sementara, muncul pula arus kebangkitan melawan penjajahan. Teknologi 

berkembang pesat, manusia semakin terhubung satu dengan yang lainnya. Kini, 

masuklah kita pada masa teknologi informasi, globalisasi, dan yang sedang populer 

kini, era disruptive. 

Semua perjalanan sejarah itu kembali menunjukkan pada kita, bahwasanya manusia 

terus berkembang kehidupannya. Jika dahulu orang berkirim pesan melalui asap, 

kini kita tinggal mengirimnya lewat aplikasi WhatsApp. Jika dahulu orang berperang 

menggunakan pedang, kini kita merasakan perang yang tidak kelihatan.  

Lihatlah, perhatikanlah itu semuanya! 

Hikmah kehidupan 



 

 
112 

Ada banyak sekali hikmah yang bisa kita ambil dari pengamatan kita atas masa. 

Pertama, kita akan melihat bahwasanya ‘masa’ adalah makhluk Allah yang powerful. 

Kita hidup di atasnya, dan kita berakhir pun di atasnya. Namun, kita lihat bahwa 

Allah tidak terikat oleh masa. Sebab, Allah tidak memerlukan masa yang notabene 

adalah makhluk-Nya. Inilah hakikat dari dua sifat Allah. Allah itu Qadim, yang ada 

tanpa permulaan, dan Baqa, yang ada tanpa akhiran.  

Kedua, bila kita telah insafi bahwa hidup kita berjalan di atas ‘masa’, maka 

perhatikanlah diri kita. Apa yang kita isi di dalam ‘masa’ itu? Sudahkah ‘masa’ itu 

termanfaatkan demi kemaslahatan? Siapkah kita dimintai pertanggungjawaban atas 

‘masa’ yang sudah kita lalui semua? Dan ketika ‘masa’ itu telah mencapai batas 

akhir, siapkah kita menghadapinya? 

Maka, pantaslah jika manusia dikatakan merugi! 

Lihatlah dengan seksama, bukankah ketika ‘masa’ terus berjalan, ‘usia’ kita pun 

turut berkurang? Jika berkurangnya usia itu adalah kepastian, bukankah lebih 

pantas bagi kita melakukan persiapan? 

Agar tidak merugi 

Jika manusia itu sungguh-sungguh berada dalam kerugian, bagaimana agar kita 

tidak mengalami kerugian itu? Bukankah tidak ada orang yang mau merugi? 

Ada empat langkah agar manusia tidak merugi. 

Pertama, beriman. Inilah modal dasar agar kita tidak mengalami kerugian. Iman 

ialah tashdiq, pembenaran yang dilakukan oleh hati, lisan, dan perbuatan. Iman 

adalah sebuah kepercayaan. Ia tertanam dan menghujam dalam lubuk hati di setiap 

insan. Jika ada yang tidak mau beriman, maka ia meyakini ketidakpercayaan. Itu 

pun sebuah keyakinan, namun bukan keyakinan yang dimaksud dengan keimanan 

ini. 

Iman paling awal ialah kepada Allah. Itulah yang Buya Hamka katakan sebagai 

‘pangkal tempat bertolak dan labuh tempat bersauh’. Ialah permulaan atas segala 

kebaikan, dan tujuan pula atas segala kebaikan.  

Kedua, beramal shaleh. Inilah cerminan dari iman. Tidak bisa dikatakan beriman 

jika perbuatannya tidak baik. Rasulullah Saw. Bersabda dalam sebuah hadits,  



 

 
113 

  وَالْيَومِ   بِاللِ   يؤُمِنُ   كَانَ   وَمَنْ   ليَِصْمُتْ،  أوَ  خَيْْاً   فَ لْيَ قُلْ   الآخِرِ   وَالْيَ وْمِ   بِاللِ   يؤُمِنُ   كَانَ   مَنْ 
فَهُ  فَ لْيُكْرمِْ  الآخِرِ  واليَومِ  بِاللِ  يؤُمِنُ  كَانَ   ومَنْ  جَارهَُ، يُ ؤْذِ  فَلََ  الآخِرِ   ضَي ْ

Barangsiapa yang beriman kepada Allah dan hari akhir, maka berkatalah yang baik atau 

diam. Dan barangsiapa yang beriman kepada Allah dan hari akhir, maka janganlah ia 

menyakiti tetangganya. Dan barangsiapa yang beriman kepada Allah dan hari akhir, maka 

muliakanlah orang-orang yang lemah 

Hadits Riwayat Bukhari dan Muslim 

Lihatlah apa yang Nabi sabdakan, bukankah berbuat kebaikan itu adalah buah dari 

keimanan? Dan tidak bisa jika dikatakan ia beriman namun sikapnya tidak 

menunjukkan cerminan. Karena itu, bila kita telah mengaku beriman, buktikanlah 

dengan perbuatan yang penuh kebajikan. 

Ketiga, saling menasihati dalam kebenaran. Kebenaran ialah lawan dalam 

kebathilan. Menasihati dalam kebenaran pada dasarnya adalah untuk menaati al 

Haqq, yakni Allah Ta’ala. Amar ma’ruf nahi munkar pun pada intinya adalah 

mengajak manusia untuk menjadi pribadi yang berjalan di atas kebenaran. 

Kebenaran yang Allah kehendaki atasnya. 

Terakhir, saling menasihati dalam kesabaran. Sabar ialah kunci datangnya 

pertolongan. Di dalam surat Al Baqarah ayat 153, 

  الصَّابِريِنَ  مَعَ  اللَََّّ  إِنَّ   ۚوَالصَّلََةِ  بِالصَّبْرِ  اسْتَعِينُوا  آمَنُوا الَّذِينَ  أيَ ُّهَا  يَّ 
Wahai orang-orang yang beriman, minta tolonglah engkau dengan sabar dan shalat. 

Sesungguhnya, Allah bersama dengan orang-orang yang bersabar 

Al Baqarah ayat 153 

Perhatikanlah, bahwa Allah menjadikan sabar bersama shalat kunci menuju 

pertolongan dari Allah. Kesabaran ini perlu diaplikasikan dalam banyak sisi 

kehidupan. Menurut para ulama, sabar itu setidaknya dalam tiga keadaan. Sabar 

dalam menjalani ketaatan, sabar meninggalkan kemaksiatan, dan sabar dalam 

menerima takdir ketetapan. Baik atau pun buruk, semua takdir pada hakikatnya 

ialah ujian. Karenanya, bersabar adalah sebuah keharusan dalam menjalaninya. 

  



 

 
114 

Tadabbur Surat At Takatsur 

 لرَّحِيمِ ٱ  لرَّحَْْٰنِ ٱ للََِّّ ٱ بِسْمِ 

  سَوْفَ   كَلََّ   ثَُّ (  ٣)  تَ عْلَمُوْنَ   سَوْفَ   كَلََّ (  ٢)  لْمَقَابِرَ ٱ  زُرْتُُُّ   حَتَّٰ (   ١)  لتَّكَاثُ رُ ٱ  ألَِْىَٰكُمُ  

اَ  ثَُّ (  ٦)  لجَْحِيْمَ ٱ   لَتَروَُنَّ (  ٥)  لْيَقِيْنِ ٱ  عِلْمَ   تَ عْلَمُوْنَ   لَوْ   كَلََّ (  ٤)  تَ عْلَمُوْنَ   لْيَقِيْنِ ٱ  عَيْنَ   لَتَروَُنهَّ
 ( ٨) لنَّعِيْمِ ٱ عَنِ  يَ وْمَئِذ   لتَُسْ  لَُنَّ  ثَُّ ( ٧)

1. Bermegah-megahan telah melalaikan kamu, 

2. Sampai kamu masuk ke dalam kubur. 

3. Sekali-kali tidak! Kelak kamu akan mengetahui 

4. Kemudian sekali-kali tidak! Kelak kamu akan mengetahui 

5. Sekali-kali tidak! Sekiranya kamu mengetahuinya dengan pasti 

6. Niscaya kamu benar-benar akan melihat neraka jahim, 

7. Kemudian kamu benar-benar akan melihatnya dengan mata kepala sendiri 

8. Kemudian kamu benar-benar akan ditanya pada hari itu tentang kenikmatan (yang 

megah di dunia itu) 

 

Laporan Pertanggungjawaban 

Jika kita baru saja menunaikan masa bakti dalam sebuah organisasi, biasanya akan 

dimintakan laporan pertanggungjawaban di akhir kepengurusan. Apa saja yang 

sudah dilakukan, apa saja yang tidak bisa dijalankan, dan dana yang dikeluarkan 

untuk apa saja dibelanjakan. Itu barulah urusan keduniaan, kita dimintakan 

pertanggunjawaban. Jika tidak sanggup mempertanggungjawabkan pengeluaran 

dana kebutuhan, misalnya, bisa saja dianggap melakukan korupsi. 

Lalu, bagaimana dengan seluruh kenikmatan yang kita rasakan? Bukankah tidak 

mungkin diberikan Cuma-Cuma tanpa dimintai pertanggungjawaban?  

Mari kita perhatikan kandungan surat ini. 



 

 
115 

Di ayat pertama, disebut bahwa manusia bisa dilalaikan dengan kemegahan. 

Alhaakum, dari akar kata lahw, yang artinya lalai, terperdaya, lengah. Dengan apa 

manusia dilalaikan? At Takatsur, yakni bermegah-megahan, kesibukan pada dunia, 

dan pengabaian terhadap kehidupan akhirat. 

Apa sebab manusia lalai dengan akhirat dan hanya berfokus pada dunia saja? 

Pertama, bisa jadi ia tidak percaya dengan akhirat. Hari akhir dianggap hanya 

bualan agamawan saja. Kehidupan setelah kematian dituding hanya sebagai doktrin 

agama untuk menakut-nakuti manusia saja. Inilah anggapan orang-orang agnostik 

dan atheis. Mereka ragu dengan Tuhan, janji-janji Tuhan, apalagi hari pertemuan 

dengan Tuhan. Bagi mereka, hidup itu hidup di dunia saja. Tidak logis jika nanti 

kita bisa bangkit lagi setelah sudah mati. Inilah sebab kita tidak memperhatikan 

akhirat. 

Sebab lainnya ialah karena kita lebih sibuk dengan urusan dunia, sekalipun 

misalnya, kita tahu akan ada hari akhirat. Kita bekerja semata-mata hanya 

berorientasi dunia. Akhirnya, harta dikumpulkan tapi tidak mau disedekahkan. 

Jabatan dikejar, tapi tidak memberikan kebermanfaatan. Itu pula sebab kita tidak 

mengindahkan kehidupan akhirat. Dianggap kalau sudah berpikir tentang akhirat, 

tanda sudah tua. Padahal, tua ataupun muda, bisa saja mati kapan saja. 

Kelalaian dari berpikir akhirat itu pasti akan tersadar juga. Tapi, masalahnya, kapan 

akan sadar? 

Ada yang cepat tersadar, misal ketika mendengar tausyiah dari ustadz atau 

mendapat ilmu dari ulama. Ada juga yang sadar ketika sudah tua, ini masih lebih 

baik, sebab masih bisa bertaubat. Yang repot, ialah yang baru sadar ketika sudah 

masuk ke dalam kubur. Itulah yang disebut dalam surat ini. 

Semua orang pasti akan tersadar ketika sudah masuk ke liang lahat. Tapi, jika yang 

di dunianya beriman, kesadaran di alam kubur nanti akan menjadi penguat 

keyakinan. Sebab, kubur mereka akan dijadikan satu di antara taman-taman surga. 

Sementara, bagi orang yang ingkar, di kubur tersadar dengan penderitaan yang 

amat mengenaskan. Sebab, kubur mereka akan diperlihatkan neraka oleh malaikat 

yang sangar. 

Maka, seandainya kita tahu tentang hari akhirat itu dengan ‘ilmul yaqiin, niscaya kita 

tidak akan merugi. Keyakinan yang ‘ilmul yaqiin bisa didapat dari ilmu yang 



 

 
116 

diajarkan oleh Rasulullah Saw. dan disampaikan ke kita oleh para ustadz, syeikh, 

dan ulama. Kita mendengar dari mereka, kemudian kita ikuti dan yakini. Insya 

Allah, kita akan selamat. 

Sementara, nanti di akhirat ketika sudah bisa melihat, kita akan yakin dengan ‘ainul 

yaqiin. Yakni, yakin karena sudah melihat dengan mata kepala sendiri. Bagi orang 

yang ingkar, mereka akan melihat itu dan diliputi kesedihan, sebab mereka akan 

memasuki neraka yang mereka lihat dengan sendiri. Sesallah hidup, karena di dunia 

tidak mau yakin. Ketika kesempatan telah ditutup, barulah mereka sadar kesalahan 

ketidakmauan mereka untuk yakin. 

Di akhirat kelak, akan dimintakan bagi kita pertanggungjawaban. Setiap nikmat 

akan dimintai pertanggungjawaban. Untuk apa nikmat itu digunakan. Untuk 

sesuatu yang bermanfaat atau justru untuk bermaksiat. Inilah saat yang paling 

mendebarkan. 

Pertanyaan Allah akan sangat detil dan teliti. Allah pun punya serangkaian bukti 

yang tidak mungkin dapat kita nafikan. Yang bisa lakukan kelak hanya menerima 

penghakiman. Bedanya, bagi orang yang beriman, pertanyaan-pertanyaan itu hanya 

bersifat pengingat. Bertambah-tambahlah keyakinan mereka. Tetapi, bagi orang 

kafir, pertanyaan itu akan sangat menyiksa. Ditanyakan dengan penghinaan, sebab 

semua perbuatannya menjadi sia-sia. Tidak ada nilai dan tidak ada guna. 

Hikmah kehidupan 

Surat ini memiliki banyak hikmah yang penting untuk kita renungkan dalam 

kehidupan. 

Pertama, sebagai manusia, kita memang memiliki fitrah untuk punya rasa cinta. 

Masalahnya, kepada apakah cinta itu kita arahkan? Bila kita cinta pada orang tua 

karena Allah, insya Allah cinta itu berkah. Jika cinta kita pada ilmu karena Allah, 

insya Allah cinta itu akan bertambah. Tapi, jika kita cinta pada sesuatu yang 

melalaikan kita dari Allah, maka Allah pun tidak akan meridhai cinta kita yang 

semacam itu. 

Mencintai dunia yang sampai melalaikan kita dari Allah, itu akan membuat kita 

sengsara. Apalagi ketika kita tidak percaya atau meragu akan hari akhirat. Mungkin, 

di dunia kita aman-aman saja. Tapi, ketahuilah, di akhirat kelak kita akan merasakan 

kesulitan yang luar biasa. 



 

 
117 

Kedua, kita tidak boleh menjadikan dunia sebagai tujuan utama. Tujuan kita adalah 

akhirat, dunia hanyalah sebagai alat. Sebab, bila kita jadikan dunia sebagai tujuan 

utama dalam hidup, akan salah orientasi kehidupan dan perjalanan yang kita 

tempuh nanti. Perhatikanlah sabda baginda Rasul berikut, 

  فَأبَْ لَيْتَ،   لبَِسْتَ   أوَْ   فأَفَْ نَ يْتَ،  أَكَلْتَ   مَا  اِلاَّ   مَالِكَ   مِنْ   لَكَ   هَلْ   وَ .  مَالَْ   مَالَْ :  آدَمَ   ابْنُ   يَ قُوْلُ 
 فأََمْضَيْتَ  تَصَدَّقْتَ  أوَْ 

Berkata anak keturunan Adam: “Hartaku! Hartaku!”. Dan padahal tidaklah harta itu 

engkau miliki kecuali apa yang engkau makan, maka akan engkau habiskan. Apa yang 

engkau pakai, maka akan menjadi usang. Dan apa yang engkau sedekahkan, maka itulah 

yang akan mengekalkan (pahalanya hingga negeri akhirat) 

Hadits Riwayat Ahmad 

Harta yang ada di dunia, akan habis. Makanan yang dimakan, ujungnya akan 

menjadi feses juga. Seenak apa pun itu. Baju sebagus apa pun, pasti akan usang 

juga. Rumah semegah apa pun, suatu saat akan lapuk juga. Tidak ada yang kekal! 

Tapi, kalau kita jadikan akhirat sebagai tujuan utama, akan lebih terarah harta yang 

kita punya untuk digunakan. Bukan untuk kemewahan dunia yang berlebihan. 

Tapi, untuk menabung dengan tabungan akhirat. Yakni, bersedekah, karena 

sedekah itulah yang akan menjadi amalan yang berbuah di akhirat kelak. 

Ketiga, jangan terlalaikan dengan nikmat. Apalagi, dengan nikmat yang memang 

manusia banyak lalai padanya. Sebagaimana sabda Nabi Muhammad Saw., 

حَّةُ : النَّاسِ  مِنَ  كَثِيْْ    فِيْهِمَا  مَغْبُ وْن   نعِْمَتَانِ   وَالْفَراَغُ  الصِّ
Dua nikmat yang banyak manusia menjadi lalai karenanya, yakni kesehatan dan waktu luang 

Hadits riwayat Bukhari 

Nikmat yang ada, selain dinikmati, haruslah disyukuri. Jangan sampai kita termasuk 

golongan yang mengingkari. Maksudnya, kita harus benar-benar yakin bahwa 

semua nikmat itu datangnya dari Allah. Usaha kita hanyalah jalan menjemput 

nikmat, bukan sebab datangnya nikmat. 



 

 
118 

Keempat, bersering-seringlah mengingat kematian. Lakukan juga ziarah kubur. 

Ulama berkata, “obat bagi hati yang keras ada tiga perkara: taat pada Allah, 

memperbanyak mengingat mati, dan menziarahi kubur kaum muslim”. 

Dengan berziarah kubur, di antara hikmahnya ialah melembutkan hati, 

menyadarkan diri, dan merenungi perjalanan hidup. Apa yang sudah kita cari, toh 

lama-lama akan mati. Karena itu, selama ini harus ada karya yang kita buat agar 

tidak menjadi “hidup sekedar hidup”. Tapi, jangan sampai kita tersibukan dengan 

karya duniawi saja. Sebab, kita tidak butuh lagi ketika sudah mati. Kita persiapkan 

juga kehidupan nanti. 

Kelima, sadarlah bahwa semua yang kita nikmati di dunia ini akan dimintakan 

pertanggungjawaban. Tidaklah mungkin kita bebas menikmati kehidupan dunia 

tanpa ada pertanggungjawaban. Maka, pergunakanlah apa yang kita punya dengan 

baik. Supaya nanti ketika ditanyakan, tidaklah berat kita menjawab. Fasilitas yang 

dimiliki, kemudahan yang ada, gunakan untuk kebaikan. 

Terakhir, mari kita renungi hadits nabi berikut, 

بَعُ  بَ عُهُ :  وَاحِد    مَعَهُ   وَيَ ب ْقَى  اثْ نَانِ،   فَيَْجِْعُ   ثَلََثةَ ،   الْمَيِّتَ   يَ ت ْ  أهْلُهُ   فَيَْجِْعُ   وَعَمَلُهُ،   وَمَالهُُ   أهْلُهُ   يَ ت ْ
 عَمَلُهُ  وَيَ ب ْقَى وَمَالهُُ،

Mayit (ketika akan dikubur) akan diikuti oleh tiga hal, dua di antaranya meninggalkannya, 

dan akan membersamainya salah satunya. Ia akan diiringi oleh keluarganya, hartanya, dan 

amalannya. Maka, kembalilah keluarganya dan hartanya, dan kekallah amalnya bersamanya. 

Hadits Riwayat Bukhari, Muslim, Tirmidzi, dan Nasa’i 

Semoga kita tersadarkan, amiin. 

  



 

 
119 

Tadabbur Surat Al Qari’ah 

 لرَّحِيمِ ٱ  لرَّحَْْٰنِ ٱ للََِّّ ٱ بِسْمِ 

 لْفَراَشِ ٱكَ   لنَّاسُ ٱ  يَكُوْنُ   يَ وْمَ (  ٣)  لْقَارعَِةُ ٱ  مَا   أدَْرَىٰكَ   وَمَآ (  ٢)  لْقَارعَِةُ ٱ  مَا(  ١)  لْقَارعَِةُ ٱ 

ثُ وْثِ ٱ فُوْشِ ٱ لْعِهْنِ ٱكَ   لْجبَِالُ ٱ وَتَكُوْنُ ( ٤) لْمَب ْ زيِنُهُ  ثَ قُلَتْ  مَنْ  فَأَمَّا( ٥) لْمَن ْ  فِى  فَ هُوَ (  ٦) ۥمَوَٰ
زيِْ نُهُ   خَفَّتْ   مَنْ   وَأمََّا(  ٧)  رَّاضِيَة    عِيْشَة   (  ١٠)  هِيَهْ   مَا  أدَْرَىٰكَ   وَمَآ (  ٩)  هَاوِيةَ    ۥفأَمُُّهُ (  ٨)  ۥمَوَٰ
 ( ١١) حَامِيَةُ  نَر  

1. Hari Kiamat, 

2. Apakah hari Kiamat itu? 

3. Dan tahukah kamu apakah hari Kiamat itu? 

4. Pada hari itu manusia seperti laron yang beterbangan, 

5. Dan gunung-gunung seperti bulu yang dihambur-hamburkan 

6. Maka adapun orang yang berat timbangan (kebaikan)nya, 

7. Maka dia berada dalam kehidupan yang memuaskan (senang) 

8. Dan adapun orang yang ringan timbangan (kebaikan)nya, 

9. Maka tempat kembalinya adalah neraka Hawiyah. 

10. Dan tahukah kamu apakah nerakah Hawiyah itu? 

11. (Yaitu) api yang sangat panas. 

 

Di saat dunia porak-poranda 

Pernahkah terpikirkan dalam benak kita, bahwa dunia yang kita tinggali pada saat 

ini, sewaktu-waktu ia porak-poranda? Mungkin kita membayangkan seperti saat 

ada bencana gunung meletus atau tsunami. Kehancuran melanda daerah yang 

terdampak. Kita dapat saksikan, kehancuran akibat bencana itu hanya bersifat 

temporer dan di tempat tertentu saja. Tetapi akan datang masa ketika terjadi 

sesuatu yang lebih dahsyat daripada itu semua. Yakni, ketika hari Kiamat tiba. 



 

 
120 

Surat Al Qari’ah ini menceritakan sebagian kejadian pada saat Kiamat terjadi. 

Dikisahkan pula bagaimana keadaan manusia pada saat itu dan sesudahnya. Surat 

yang turun di Makkah ini memang tergolong singkat, bahkan anak-anak SD pun 

dengan mudah menghapalnya. Namun, bila kita mau merenungi jauh mendalam, 

kita akan temukan berbagai makna yang sungguh dahsyat. 

Al Qari’ah, dengan merujuk pada beberapa kitab tafsir, diartikan sebagai 

‘mengetuk, mengguncang, menggertakkan’. Buya Hamka menerjemahkannya 

sebagai ‘penggeger’. Maksudnya, pada hari kiamat, semua orang terketuk dengan 

kuat, terguncang, hingga terasa kalut dan kacau. Manusia terpukul keras pada hari 

itu karena menyaksikan kejadian yang tidak pernah terbayangkan sebelumnya. 

Selain Al Qari’ah, Al Quran juga menggunakan kata lain yang merujuk pada hari 

Kiamat, seperti Al Qiyamah, Al Haqqah, Yaum Ad Diin, dan lain sebagainya. 

Di dalam surat ini, dikisahkan dua kejadian pada hari kiamat. Pertama, manusia 

ibarat laron atau anai-anai yang beterbangan. Coba kita perhatikan keadaan laron 

seusai hujan. Mereka terbang tiada menentu, dalam jumlah yang banyak, dan 

mencari-cari cahaya untuk kemudian mati dalam waktu yang tidak begitu lama. 

Agaknya, dapat terbayangkan keadaan manusia pada saat itu. Manusia dalam 

jumlah yang banyak ini kacau tidak menentu, berlari ke sana ke mari mencari 

pertolongan, mereka sudah tidak lagi peduli antara satu dengan yang lain. Bahkan, 

ibu pun sudah tidak lagi sempat memedulikan anak-anaknya. 

Keadaan manusia yang kacau di saat terjadi bencana, sebenarnya merupakan 

sesuatu yang wajar. Bukankah kita pernah lihat di saat terjadi tsunami, orang-orang 

pergi tunggang langgang mencari tempat yang tinggi? Bukankah kita pernah lihat 

di saat gunung meletus, orang-orang pergi menuju tempat yang di luar radius 

bahaya? Mereka lari tanpa lagi peduli dengan rumahnya, mobilnya, bahkan 

mungkin orang-orang terdekatnya. Yang ada dalam pikirannya, hanya bagaimana 

agar ia bisa selamat. 

Tetapi, kejadian bencana alam semacam itu berlangsung temporer, tidak terus 

menerus dan tidak sampai menghancurkan segalanya. Ketika terjadi tsunami, 

gulungan ombak memang menerjang daratan, namun beberapa hari kemudian, ia 

akan kembali surut dan manusia bisa mencari orang-orang yang dicintainya. Ketika 

terjadi gempa bumi, memang semua orang akan berlari menyelamatkan diri. Tapi, 

gempa tak lama akan berhenti, dan orang-orang pun akan menanyakan kabar 



 

 
121 

keluarganya. Namun, coba kita perhatikan hari Kiamat. Kejadian pada hari itu, 

melenyapkan segalanya. Tiada waktu sesaat pun untuk sekadar memikirkan 

keselamatan orang lain. Sebab, menyelamatkan diri sendiri pun mustahil. Karena 

itu, amat wajar jika pada hari itu, manusia diibaratkan laksana anai-anai yang 

beterbangan. Ia berlari tanpa arah yang menentu, ia meminta tolong tanpa ada yang 

bisa membantu. 

Dengan gaya bahasa yang semacam itu pun, menurut Syaikh Wahbah Az Zuhaili 

di dalam kitab Tafsir Al Munir karangannya, menunjukkan bahwa keadaan orang-

orang pada hari itu lemah dan hina. Ia tak punya daya kuasa apa-apa, sekalipun 

mungkin jabatannya ialah kepala negara adidaya. Hal ini juga sebagaimana 

dikisahkan bahwa ketika kiamat terjadi, sudah tiada lagi orang yang beriman. Sebab 

mereka sudah dimatikan seluruhnya. Tinggallah orang kafir yang merasakan 

dahsyatnya kiamat itu secara langsung. 

Peristiwa kedua pada hari itu ialah gunung-gunung yang diibaratkan diterbangkan 

laksana bulu yang dihambur-hamburkan. Ahli tafsir menyebut, al ‘ihn (العهن) ialah 

bulu domba. Coba perhatikan bagaimana bulu domba yang sudah dicukur, 

kemudian kita tiup dengan hembusan napas. Tentulah ia akan terbang tiada 

menentu dan tidak lagi serupa dengan bentuk aslinya.  

Begitu pula gunung-gunung yang selama ini menjadi pasak bagi bumi untuk 

menjaga kestabilannya. Dalam ilmu geologi, kita memahami bahwa gunung, 

khususnya yang aktif, memiliki kandungan magma di dalamnya. Magma itu 

merupakan benda yang amat panas yang cair agak kental dan ia menjadi 

‘penggerak’ bagi lempeng-lempeng bumi. Sebagaimana pula telah kita ketahui 

bahwa bumi ini terdiri atas banyak lempengan, yang antar lempeng itu mereka 

bergerak. Ada yang saling menjauh (divergen), ada yang saling bertemu 

(konvergen), dan ada pula yang saling berpapasan (transform). Di tempat-tempat 

pertemuan antar lempeng, umumnya kita temukan gunung berapi. Seperti di 

sepanjang pantai barat Sumatera dan pantai selatan pulau Jawa.  

Di hari kiamat, dapat kita duga gunung-gunung itu meletus semuanya. Mereka 

mengeluarkan magma yang terkandung di dalamnya yang panasnya bisa mencapai 

lebih dari 10000C. Letusan dahsyat gunung berapi memang bisa menghancurkan 

gunung itu sendiri. Seperti letusan Krakatau di tahun 1883 yang menghancurkan 

sebagian besar gunung itu. Letusan gunung api pun akan menimbulkan gempa 



 

 
122 

yang dahsyat. Tentu kita masih ingat bagaimana gempa Jogja di tahun 2006 yang 

menurut para ahli terkait dengan letusan gunung merapi.  

Di hari kiamat kelak, gunung-gunung itu akan hancur laksana bulu domba yang 

ditiup. Hancur lebur menjadi abu. Magma keluar dan menimbulkan kekacauan di 

mana-mana. Gempa bumi pun terjadi sebagai akibatnya. Langit pun Allah belah 

sebab ia telah menjadi rapuh. Pantaslah manusia di hari itu pun, kalut dan berlari 

tiada menentu arah. 

Dua peristiwa besar di hari kiamat itu, tampaknya cukup untuk menggambarkan 

bagaimana dahsyatnya hari kiamat. Nanti akan kita temukan lagi dalam ayat-ayat 

lainnya mengenai peristiwa lain yang terjadi di hari kiamat. 

Lalu, seusai kiamat meluluhlantahkan dunia, apa yang selanjutnya akan terjadi? 

Dikisahkan pada ayat selanjutnya, bahwa manusia akan mengalami penimbangan 

amalnya selama di dunia. Kita kenal hari itu dengan sebutan Yaumul Mizan, salah 

satu hari dalam tahapan-tahapan hari akhir. Di Yaumul Mizan, manusia ditimbang 

seluruh perbuatannya di dunia dan bersiap untuk menerima balasannya.  

Ada dua golongan orang pada hari itu. Pertama, mereka yang berat timbangan 

kebaikannya. Maka kehidupan di akhirat, ia akan berada dalam kehidupan yang 

berada dalam keridhaan Allah. Alias, ia akan masuk ke dalam surga. Itulah 

kenikmatan tiada tara, yang hanya bisa didapat dengan ridha-Nya. 

Kedua, mereka yang ringan timbangan kebaikannya. Orang yang ringan 

timbangan kebaikannya, akan dikembalikan dan dikumpulkan dalam sebuah 

tempat, yakni neraka Hawiyah. Menurut Syaikh Wahbah Az Zuhaili, ia merupakan 

salah satu dari nama neraka Jahannam. Neraka itu amatlah panas. Apinya menyala-

nyala. Mari kita perjelas lagi dengan sebuah hadits,  

 جَهَنَّمَ  نَرِ   مِنْ  جُزْءًا سَبْعِيْنَ  مِنْ  جُزْء   بِهاَ   تُ وْقِدُوْنَ  الَّتِيْ  آدَمَ  بَنِِْ  نَرُ 
Api anak Adam yang kalian nyalakan itu (api di dunia) merupakan satu bagian dari tujuh 

puluh bagian daripada api neraka Jahannam. 

Hadits Riwayat Bukhari dan Muslim 

Menurut sebuah hadits yang diriwayatkan oleh Abu Hurairah itu, api di dunia 

merupakan satu bagian dari tujuh puluh bagian api di neraka Jahannam. Bisa 



 

 
123 

dibayangkan, api yang ada di dunia saja bisa membakar rumah, gedung, bahkan 

besi baja. Bagaimana dengan api yang di neraka kelak? Na’udzubillahimindzaalik. 

 

Hikmah kehidupan 

Telah kita bahas beberapa kejadian di hari kiamat dan bagaimana nasib manusia 

setelahnya. Sebagai muslim yang senantiasa menadabburi ayat-ayat Allah, mari kita 

coba ambil seuntai hikmah dari surat ini.  

Pertama, Allah menerangkan perihal hari kiamat dengan sangat jelas. Di awal 

surat, digunakan kalimat yang menarik perhatian. Dalam penjelasannya, Allah 

menggunakan pengandaian dengan hal yang bisa kita lihat sehari-hari. Maka, 

kurang apa lagi kita memahami hari kiamat dari ayat yang Allah turunkan ini? 

Memang, bagi sebagian orang, bahkan yang cerdas bergelar profesor sekalipun, 

ada yang tidak mempercayai kejadian kiamat. Ada pula yang tidak mengakui 

keberadaan hari akhir. Mereka menganggap, ayat-ayat Allah dalam kitab suci ini 

hanyalah dogma semata. Dalam pandangan mereka, kepercayaan pada dogma-

dogma agama hanya akan menghambat perkembangan ilmu pengetahuan belaka. 

Tentu, kita berharap tidak termasuk orang semacam ini. 

Apa sebab?  

Kita tentu memahami bahwasanya pengetahuan manusia itu amat terbatas. 

Semaju-majunya penemuan sains di hari ini, bisa jadi di masa mendatang ia akan 

direvisi. Sebanyak-banyaknya penjelajahan kita atas alam semesta di hari ini, bisa 

jadi di masa mendatang akan ada penemuan baru atas alam semesta. Itu artinya, 

kapasitas dan kemampuan otak manusia amat terbatas dalam memahami alam 

semesta. 

Sebab kemampuan kita terbatas, lebih-lebih untuk mengetahui akan hari esok, 

Allah memberikan kabar berupa ayat-ayat dalam kitab suci Al Quran maupun dari 

keterangan yang Nabi Muhammad katakan. Inilah yang dalam filsafat ilmu 

mengenai sumber ilmu disebut sebagai khabar shadiq, yakni keterangan yang pasti 

kebenarannya, sebab ia datang dari Zat yang Maha Benar. Karenanya, 

ketidakmampuan sains pada hari ini untuk membuktikan firman-Nya tidak dapat 

menjadi alasan untuk menolak keterangan dari Al Quran maupun Hadits. 



 

 
124 

Kedua, kekisruhan yang Allah gambarkan pada saat kejadian hari kiamat. Tentu, 

kita sudah melihat tanda-tanda alam seperti gunung meletus, tsunami, dan gempa 

bumi. Itu semua dapat diibaratkan seperti ‘kiamat kecil’, sebab nanti ketika kiamat 

yang sebenarnya terjadi, semua kejadian alam itu akan terjadi secara bersamaan 

dengan intensitas yang tinggi sehingga hancurlah bumi.  

Kita dapat mengambil pelajaran dari sini. Ketika terjadi gempa bumi, misalnya, 

keadaan manusia pun kacau balau, meski hanya sesaat. Apalah lagi dahsyatnya hari 

kiamat kelak. Kita mesti berlindung kepada Allah agar jangan sampai merasakan 

kiamat itu secara langsung.  

Begitu pula setiap terjadi bencana. Kita jangan hanya melihatnya sebagai kejadian 

yang biasa saja, atau memandang dari sudut pandang sains saja. Tapi cobalah kita 

pandang sesekali dari ilmu hikmah. Jika kejadian gempa bumi terjadi, misalnya, apa 

yang sekiranya kita sudah persiapkan kalau-kalau hari akhir itu sudah semakin 

mendekat? Bukankah seiring berjalannya hari, bumi semakin menua, dan batas 

waktu akhirnya semakin mendekati tiba? Nah, di sinilah kita coba mengambil ibrah 

yang lebih mendalam dari setiap kejadian. 

Ketiga, perihal keadaan manusia seusai hari kiamat, yang akan ditimbang semua 

yang diperbuatnya di dunia. Allah mencatat semuanya, dan kita tidak bisa mengelak 

dengan argumentasi apa pun di hari pertanggungjawaban kelak. Ke manakah kita 

akan tergolongkan? Golongan yang memiliki timbangan kebaikan yang lebih 

banyakkah? Atau justru, na’udzubillah, menjadi masuk ke golongan yang 

timbangan kebaikannya ringan? 

Karena itu, marilah kita perbanyak amal baik kita. Memang, amal ibadah kita tidak 

akan pernah mungkin menggantikan nikmat Allah walau hanya sebiji mata. Tetapi, 

dengan amal ibadah itulah, Insya Allah, menjadi asbab turunnya ridha Allah kepada 

kita. Keridhaan Allah pada kitalah yang akan membuat kita dapat menuju 

kehidupan akhirat yang diridhai-Nya, yakni kehidupan di surga. 

Bagaimanakah kita bisa mendapat ridha-Nya? Carilah di amalan-amalan yang 

diridhai oleh-Nya. Bersedekah, shalat, bekerja dengan niat ibadah serta ikhlas, dan 

perbuatan lain yang di dalamnya terletak ridha Allah. Dengan begitu, insya Allah, 

akan Allah ridhai kita masuk ke dalam surga-Nya. Amiin. 



 

 
125 

Demikianlah kiranya tadabbur kita atas surat Al Qari’ah ini. Semoga dapat kita 

ambil hikmahnya dan kita implementasikan ke dalam kehidupan keseharian. 

  



 

 
126 

Tadabbur Surat Al ‘Adiyat 

 الرَّحِيْمِ  الرَّحْْٰنِ  اللهِ  بِسْمِ 

( ٤)  نَ قْعًا  بِهِ   فأَثََ رْنَ (  ٣)  صُبْحًا  فاَلْمُغِيْاَتِ (  ٢)  قَدْحًا  فاَلْمُوريَِّتِ (  ١)  ضَبْحًا  وَالْعَادِيَّتِ 

نْسَانَ  إِنَّ ( ٥) جََْعًا بِهِ  فَ وَسَطْنَ    لِحُبِّ  وَإِنَّهُ ( ٧) لَشَهِيد   ذَٰلِكَ  عَلَىٰ  وَإِنَّهُ ( ٦)  لَكَنُود   لرَِبِّهِ  الِْْ
لَ (  ٩)  الْقُبُورِ   في   مَا  بُ عْثِرَ   إِذَا  يَ عْلَمُ   أفََلََ (  ٨)  لَشَدِيد    الَْْيِْْ    إِنَّ (  ١٠)  الصُّدُورِ   في   مَا  وَحُصِّ
مُْ   (١١)  لَْبَِيْ   يَ وْمَئِذ   بِهِمْ  رَبهَّ

1. Demi kuda perang yang berlari kencang terengah-engah 

2. Dan kuda yang memercikkan bunga api (dengan pukulan kuku kakinya) 

3. Dan kuda yang menyerang (dengan tiba-tiba) pada waktu pagi 

4. Sehingga menerbangkan debu 

5. Lalu menyerbu ke tengah-tengah perkumpulan musuh 

6. Sungguh, manusia itu, sangat ingkar (tidak bersyukur) kepada Tuhannya 

7. Dan sesungguhnya dia (manusia) menyaksikan (mengakui) keingkarannya 

8. Dan sesungguhnya cintanya pada harta benar-benar berlebihan 

9. Maka tidakkah dia mengetahui apabila apa yang ada di dalam kubur dikeluarkan? 

10. Dan apa yang tersimpan di dalam dada dilahirkan? 

11. Sungguh, Tuhan mereka pada hari itu Mahateliti terhadap keadaan mereka. 

 

Pembahasan kita setidaknya akan terbagi dalam tiga bagian utama. Pertama, perihal 

kuda perang, untuk memahami ayat 1-5. Selanjutnya, ayat ke-6 hingga ke-8, akan 

kita lihat bagaimana cinta yang keliru itu dapat mencelakakan. Terakhir, perihal 

hari kemudian, yang menjadi inti dari ayat ke-9 hingga ke-11. 

Kuda Perang 

Surat ini, sebagaimana di beberapa surat yang lain, dimulakan dengan sumpah 

Allah yang menggunakan makhluk-Nya. Penggunaan sumpah ini dapat dilihat dari 



 

 
127 

adanya huruf wawu qasam, yakni huruf wawu ( و) yang digunakan untuk bersumpah. 

Sumpah Allah kepada makhluk ini umumnya menjadi pengajak bagi kita untuk 

menelaah makhluk yang Allah gunakan sebagai sumpah. Sementara itu, kita pun 

diajarkan untuk tidak bersumpah dengan sesama makhluk. Adab yang benar ketika 

bersumpah ialah, makhluk bersumpah dengan nama Khalik, yakni Allah saja. 

Tidak boleh dengan yang lain. 

Allah menyebut salah satu makhluk-Nya yang istimewa, yakni Al ‘Aadiyaat yang 

kemudian menjadi nama dari surat ini. Para ahli tafsir menyebut, yang dimaksud 

dengan Al ‘Aadiyaat ialah kuda yang digunakan oleh para mujahid di medan jihad 

untuk menyerang musuh.  

Mari kita mulai dari asbabun nuzul surat ini. Dari Ibnu Abbas, dalam sebuah hadits 

yang secara kualitas adalah dha’if, disebutkan bahwa Rasulullah saw. mengirim 

sebuah pasukan. Kemudian, selama satu bulan, pasukan itu tidak ada kabarnya. 

Akhirnya, Allah menurunkan surat ini yang menggambarkan bagaimana keadaan 

pasukan tersebut.  

Pada masa lalu, bahkan hingga di masa abad modern ini, kuda dikenal sebagai 

hewan yang dapat diandalkan sebagai kendaraan di waktu perang. Di dunia tentara, 

kita mengenal pasukan khusus yang disebut ‘kavaleri’, yakni pasukan berkuda. 

Kuda memiliki keunggulan berupa fisiknya yang kuat, kemampuannya berlari 

cepat, serta ia mudah menurut dengan tuannya.  

Saking cepatnya kuda perang itu berlari, terengah-engah ia kita melihatnya. Derap 

langkah kaki kuda yang ditunggangi oleh pasukan itu, sedemikian kencang, 

sehingga bisa terlihat adanya percikan api akibat gesekan yang amat cepat. Pasukan 

itu memiliki siasat perang yang baik, ia serang musuh di waktu subuh, dan dengan 

ketangguhannya ia bisa sampai di tengah-tengah musuh, sehingga dengan mudah 

mengalahkannya.  

Dalam perspektif sains, ada pula yang menafsirkan bahwa yang dimaksud ialah 

pertemuan dua buah partikel atom yang saling berlawanan, sehingga ia bisa 

memicu percikan api. Ayat ini ialah isyarat ilmiah akan adanya gesekan antarion 

yang dapat membuat sesuatu menjadi panas. Apa pun perspektif yang digunakan, 

itulah isyarat akan kehebatan ciptaan Allah. 

Cinta yang keliru 



 

 
128 

Berikutnya, pembahasan surat ini ialah seputar cinta yang keliru. Kecintaan pada 

hal dunia yang amat mendalam, sehingga ia melalaikan. Memang, manusia memiliki 

fitrah untuk mencintai yang indah, harta yang banyak, dan berbagai kemewahan. 

Tetapi, jika kecintaannya itu berlebihan, sampai menduakan kecintaan kepada 

Allah Ta’ala, di situlah ia akan mencelakakan. 

Kecintaan yang berlebih akan membuat seseorang kehilangan rasa puas. Ia terus 

mencari, terus mengumpulkan, sampai urusan akhirat terlupakan. Cinta yang keliru 

ini akan membuahkan kekufuran. Nikmat harta itu dianggapnya hasil kerja 

kerasnya semata, ia lupa bahwa pada hakikatnya itu adalah pemberian dari Allah 

semata. Bisa jadi, ia terus menerus diberi, hingga rasa syukur hilang dari diri. Dari 

situ, dimulailah pengingkaran atas nikmat Ilahi. Itulah sifat kanuud yang mereka 

miliki, dengan kata lain, mereka mengingkari datangnya nikmat dari Allah. Bisa 

mereka akui diri sendiri yang menjadi sebab datangnya nikmat, atau mereka 

mengakui adanya sembahan lain yang bisa mendatangkan nikmat. Sama saja, sama-

sama sifat kufur nikmat.  

Inilah cinta yang keliru. Ia cinta, namun cintanya tidak didasari lillahita’ala. Ia cinta, 

namun cintanya membutakannya dari Yang Maha Kuasa. Ia cinta, tetapi rasa 

cintanya justru membuatnya lupa pada Rabb-nya. 

Keadaan di hari kemudian 

Terakhir, kesemuanya itu, pasti akan dibawa menuju hari kemudian. Allah bertanya 

di ayat ke-9, “Maka tidakkah dia mengetahui apabila apa yang ada di dalam kubur 

dikeluarkan?” yang intinya menyuruh kita mengingat bahwa setelah kehidupan 

dunia, bukan berarti usailah hidup. Ada hidup setelah kematian, yakni ketika Hari 

Kebangkitan tiba. Setelah kiamat, bangkitlah seluruh manusia dari zaman nabi 

Adam hingga yang terakhir mati. Hari kebangkitan itu dinamai sebagai Yaumul 

Ba’ts.  

Setelah manusia dibangkitkan, mulailah dihitung amal perbuatannya. 

Ditampakkanlah segala yang ia lakukan selama hidupnya di dunia. Allah pun 

bertanya kembali di ayat ke-10, “Dan apa yang tersimpan di dalam dada 

dilahirkan?”, maksudnya ialah pada hari nanti, akan terlihat semua yang 

sebelumnya ia simpan. Prasangka buruk pada orang lain, rasa sakit hati, simpanan 

dendam, dan sebagainya akan terbuka sehingga dilihat oleh semua orang. Malulah 

ia, kecuali jika ia sudah bertaubat atas kesalahannya. 



 

 
129 

Maka, ketahuilah, terhadap hal yang demikian itu, Allah amat mengetahui. Apa pun 

yang dilakukannya, dicatat oleh para malaikat-Nya tiada henti. Dari yang terkecil 

hingga terbesar, dari yang tampak hingga yang tersembunyi. Maka, waspadalah 

terhadap gerak gerik dan tingkah laku kita selama di dunia. 

Hikmah kehidupan 

Ada beberapa hikmah yang dapat kita ambil dari surat ini. 

Pertama, perhatikanlah segala ciptaan Allah di alam semesta ini. Bagaimana ia 

diciptakan, interaksinya dengan ciptaan lain, hingga rahasia dibalik penciptaannya. 

Dalam surat ini, Allah menceritakan Al ‘Âdiyât, kuda perang yang tangguh. Secara 

tersurat, kita bisa mengambil pelajaran berupa strategi perang, siasat menyerang, 

hingga olahraga berkuda yang dianjurkan nabi. Rupanya, Al Quran telah 

menjelaskan yang demikian. 

Sementara itu, secara tersirat, dapat dilihat isyarat ilmiah yang terkandung di 

dalamnya. Misal, gesekan antara dua benda dengan gaya gesek yang besar dapat 

membuat percikan api. Hal ini dapat diteliti dengan sains modern bahkan sampai 

ke dalam ion-ionnya. Bisa pula dilihat dari segi biologi, yang mengajak kita melihat 

bagaimana bisa didapat ras kuda unggulan. Pencarian ilmu terhadap berbagai 

isyarat yang ada di dalam Al Quran sepantasnya menjadikan kita semakin 

mengagungkan Allah, bukan justru menambah kelobaan diri. 

Kedua, rasa cinta pada diri manusia merupakan hal yang fitrah dan wajar. Akan 

tetapi, ia perlu dibimbing oleh petunjuk Ilahi dan akal sehat, sehingga tidak 

menjerumuskan pada cinta yang keliru. Kekeliruan yang ditunjukkan dalam surat 

ini ialah mencintai dunia yang berlebih, sehingga lupa bahwa ada kehidupan 

akhirat, yang merupakan tempat pertanggungjawaban.  

Kekeliruan lainnya ialah sifat mengingkari Allah sebagai pemberi segala nikmat. 

Bisa jadi ia lebih menganggap datangnya nikmat adalah disebabkan oleh usaha diri 

sendiri. Bisa juga ia menganggap ada kekuatan lain, seperti dewa-dewi, dukun, dan 

sebagainya, yang merupakan asbab datangnya rezeki. Kedua hal ini akan 

menjerumuskan kita pada kekufuran dan kesyirikan. 

Ketiga, ingatlah pada hari kebangkitan. Bahwa hidup itu tidak hanya sekali. Jangan 

ikut-ikutan slogan dari Barat yang bertajuk “YOLO”, You Only Life Once, atau kamu 

hanya hidup sekali. Slogan semacam ini membuat kita ingin memuaskan nafsu, 



 

 
130 

mengikuti syahwat, tidak pernah merasa berpuas, dan menjadikan dunia satu-

satunya tujuan. Padahal, ada kehidupan lain seusai di dunia ini. 

Kehidupan itu ialah kehidupan akhirat. Ia berjalan panjang, dimulai dari alam 

kubur. Kemudian dibangkitkan, selanjutnya dikumpulkan di padang mahsyar, lalu 

dimulailah penghitungan, ditimbang kebaikan dan keburukan, untuk selanjutnya 

ditetapkan tempat berpulang. Bila timbangan itu baik, maka ia akan masuk ke 

dalam surga. Bila timbangan itu buruk, ia akan masuk ke dalam neraka. Dan 

ketahuilah, bahwa hitungan Allah itu amat teliti. Bahkan sekecil zarrah (biji sawi, 

atau dalam sains modern diibaratkan dengan atom) sekalipun tidak akan pernah 

luput, sebagaimana disebut dalam surat Al Zalzalah.  

Kadang ada orang yang berkata, ‘bagaimana mungkin setelah mati orang bisa 

hidup kembali?’. Tentu tidak masalah bagi Allah. Menciptakan kita dari yang tidak 

ada menjadi ada saja, sangat mudah. Apalagi hanya membangkitkan dari yang 

pernah ada, kemudian diadakan kembali. Tentu lebih mudah. Menciptakan alam 

semesta saja mudah, apalah lagi membangkitkan kembali yang sudah ada? Maka 

dari itu, mari arahkan logika menuju kebenaran, bukan menjadi keraguan yang tak 

beralasan. 

Oleh karena itu, perhatikanlah ciptaan Allah di dunia, arahkanlah fitrah rasa cinta 

pada yang benar, dan perbanyaklah mengingat hari kebangkitan.  

  



 

 
131 

Tadabbur Surat Al Zalzalah 

لرَّحِيمِ ٱ  لرَّحَْْٰنِ ٱ للََِّّ ٱ بِسْمِ   

نُ ٱ  وَقاَلَ (  ٢)  أثَْ قَالَِاَ  لَْْرْضُ ٱ  وَأَخْرَجَتِ (  ١)   زلِْزاَلَِاَ  لَْْرْضُ ٱ  زلُْزلَِتِ   إِذَا نسَٰ (  ٣)  لَِاَ  مَا  لِْْ

لَهُمْ   لِّيُْوَْا۟   أَشْتَاتًًۭ   لنَّاسُ ٱ  يَصْدُرُ   يَ وْمَئِذ  (  ٥)  لَِاَ   أوَْحَىٰ   ربََّكَ   بَِِنَّ (  ٤)  أَخْبَارَهَا  تُحَدِّثُ   يَ وْمَئِذ    أعَْمَٰ
ا ذَرَّة   مِثْ قَالَ  يَ عْمَلْ  فَمَن( ٦) ا ذَرَّة    مِثْ قَالَ   يَ عْمَلْ  وَمَن( ٧)  ۥيَ رَهُ  خَيًًْْۭ  ( ٨) ۥيَ رَهُ  شَرًًّۭ

1. Apabila bumi diguncangkan dengan guncangan yang dahsyat, 

2. Dan bumi telah mengeluarkan beban-beban berat (yang dikandung)nya, 

3. Dan, manusia bertanya, “apa yang terjadi pada bumi ini?” 

4. Pada hari itu bumi menyampaikan beritanya 

5. Karena sesungguhnya Tuhanmu telah memerintahkan (yang demikian itu) padanya, 

6. Pada hari itu manusia keluar dari kuburnya dalam keadaan berkelompok-kelompok, 

untuk diperlihatkan kepada mereka (balasan) semua perbuatannya 

7. Maka barangsiapa yang mengerjakan kebaikan seberat zarrah, niscaya ia akan melihat 

(balasan)nya, 

8. Dan barangsiapa yang mengerjakan kejahatan seberat zarrah, niscaya ia akan melihat 

(balasan)nya. 

 

Surat ini kembali bercerita tentang hari Kiamat, sebuah tema yang sering diulang 

dalam Juz ‘Amma. Satu surat dengan surat lain saling melengkapi keterangan 

tentang kejadian saat Kiamat berlangsung, hingga utuhlah pemahaman kita atas 

hari yang tidak diketahui dengan pasti kapan kejadiannya, namun dapat dipastikan 

keberadaannya. 

Berbagai kejadian saat kiamat  

Kejadian kiamat yang diceritakan dalam surat ini ialah “Al Zilzal”, yakni guncangan 

yang seguncang-guncangnya. Umumnya, kita memahami bumi berguncang ketika 

terjadi gempa bumi. Guncangan yang terjadi pada saat gempa bumi itu hanya 



 

 
132 

menghancurkan dalam radius tertentu saja. Akan tetapi, ketika Kiamat terjadi, 

guncangan itu benar-benar meluluhlantakkan seantero bumi. Guncangan seperti 

itu belum pernah sekalipun terjadi sebelumnya. 

Dalam ilmu geologi, kita memahami bahwa gempa bumi merupakan mekanisme 

ketika terjadi pergerakan lempengan kerak bumi. Ketika dua lempeng saling 

bertemu, atau bisa juga saling menjauh, guncangan akan ditimbulkan. Salah satu 

gempa bumi terdahsyat yang pernah dicatat dalam sejarah manusia ialah gempa 

bumi yang disertai dengan tsunami di Aceh tahun 2004 silam. Gempa berkekuatan 

9,0 SR itu menelan korban jiwa hingga lebih dari 166.000 orang. Pada hari itu, 

seluruh dunia terhenyak dengan gempa bumi yang sedemikian dahsyat dan korban 

yang sedemikian banyak.  

Ingatan kita akan gempa bumi dan tsunami pada masa itu kiranya dapat mengajak 

untuk merenungkan dengan kejadian di hari Kiamat kelak. Guncangan di hari itu 

tidak hanya di satu tempat saja, tidak hanya di Aceh, di Hokkaido, di Hawaii, atau 

di satu tempat saja. Tapi, guncangannya terasa di seluruh dunia. Maka, bisa kita 

bayangkan, betapa terkejutnya manusia di hari itu. 

Berguncangnya bumi pun disertai dengan keluarnya berbagai macam hal yang 

terkandung di dalamnya. Terdapat beberapa pendapat ulama mengenai hal ini. 

Sebagian berpendapat, bahwa yang keluar ialah manusia-manusia yang telah lama 

dikubur, lalu terkaget dengan tiupan sangkakala yang menghancurkan bumi itu. 

Keluarlah mereka semua dari dalam kubur. Sebagian yang lain berpendapat, bahwa 

yang keluar tidak hanya manusia, namun juga seluruh isi bumi. Seperti besi, emas, 

tembaga, perak, bahkan mungkin magma dan batu-batuan lainnya. Yang jelas, pada 

hari itu, tidak hanya bumi berguncang, melainkan juga mengeluarkan segala isi yang 

dikandung di dalamnya. 

Menyaksikan pemandangan yang sedemikian mengerikan, manusia pun bertanya-

tanya, “apa yang sebenarnya sedang terjadi?”. Apatah lagi orang-orang kafir, yang 

memungkiri akan kejadian kiamat. Bisa jadi mereka dulu berargumen dengan sains 

bahwa ‘kiamat tidak mungkin terjadi, atau kalaupun terjadi, tidak dalam waktu 

dekat’. Tetapi, ketika pada hari itu mereka benar-benar merasakan kiamat, amat 

terkejutlah mereka.  

Di tengah keterkejutan itu, mereka pun diberi tahu, bahwa inilah kiamat yang 

sesungguhnya sedang terjadi. Ada ulama yang berpendapat bahwa di hari itu, 



 

 
133 

dengan izin Allah, bumi benar-benar berbicara. Bumi menjelaskan bahwa inilah 

kiamat itu. Sementara ulama lain berpendapat, bahwa yang dimaksud dengan ‘pada 

hari itu bumi menyampaikan beritanya’ ialah sebuah perumpamaan. Dengan bumi 

menjelaskan kiamat dengan kehancurannya yang amat mengerikan. 

Dan tentu, bahwa apa yang terjadi pada bumi, pastilah atas seizin Allah. Bumi 

hanya menjalankan perintah-Nya. Bahwa memang waktunya telah berakhir, dan 

tibalah saat kehancuran. Itu ada dalam kekuasaan Allah. 

Pada hari itu pula, dibangkitkanlah manusia dari kuburnya. Mereka keluar dan 

berbondong-bondong menuju padang mahsyar untuk menantikan penghitungan 

segala amal perbuatannya. Dikumpulkan mereka secara berkelompok. Ada 

kelompok orang beriman, ada pula kelompok orang kafir. Akan ditampakkan 

kepada mereka apa saja yang telah mereka pernah perbuat di dunia. Sadar ataupun 

tidak, kecil ataupun besar, jarang ataupun sering, semuanya ditampakkan kepada 

para pelakunya.  

Di saat itulah, penghitungan atas amal pun dimulai. 

Banyak orang yang mengira, bahwa yang akan dihitung hanyalah perbuatan-

perbuatan besar saja. Ada pula yang menyangka, hanya yang tampak saja yang akan 

diperhitungkan. Namun, sangkaan mereka keliru. Bahwa, kebaikan ataupun 

keburukan, meski ia hanya sebesar zarrah, sebesar biji sawi, sebesar atom, atau 

bahkan mungkin lebih kecil dari itu, semuanya akan diperhitungkan. Yang baik 

dan yang buruk akan ditimbang. Dan kesemuanya akan dimintakan 

pertanggungjawaban. 

Itulah kiranya kejadian yang dahsyat di hari Kiamat. 

Hikmah kehidupan 

Surat ini mengandung beberapa hikmah yang dapat kita jadikan pegangan dalam 

kehidupan.  

Pertama, hari Kiamat itu pasti keberadaannya, meski tidak bisa diketahui dengan 

pasti kapan waktu terjadinya. Ini tentu mengandung hikmah, bahwa kita mesti 

terus bersiap-siap akan kedatangannya. Bukan justru merasa tenang dan bersantai 

saja. Tapi, itu pun bukan berarti kita hidup hanya untuk mati saja, kita pun perlu 

membangun kehidupan di dunia. Tentu, dengan proporsi yang sesuai.  



 

 
134 

Keimanan pada hari akhir merupakan keimanan yang mutlak harus dimiliki oleh 

mereka yang mengaku beriman. Berbagai ayat dan hadis seringkali 

mendampingkan keimanan kepada Allah dengan keimanan pada hari akhir. 

Apa sebab? 

Keimanan pada hari akhir, akan sulit dimiliki jika hanya mengandalkan rasio 

semata. Orang yang membantah kiamat, seringkali karena terlalu merujukkan pada 

sains dan tidak menyisakan tempat untuk keimanan. Memang, secara sains, 

berakhirnya dunia ini masih menjadi sesuatu yang diperdebatkan. Ada yang 

berpendapat, sekalipun akan terjadi kiamat, bumi ini masih amat jauh dari hari 

akhir. Ada pula yang berpendapat, memang nanti akan terjadi bencana besar, 

namun bumi tetap akan kembali seperti semula. Atau ada pula yang tidak percaya 

sama sekali karena menganggap keberadaan hari akhir lebih dipengaruhi oleh 

dogma agama dibandingkan dengan temuan sains. Padahal, jangankan hari akhir 

bisa diprediksi oleh sains dengan tepat, kejadian bencana alam saja, seperti gempa 

bumi, masih belum mampu manusia memprediksi dengan akurat. 

Kedua, kejadian hari kiamat merupakan kejadian yang amat dahsyat. Guncangan 

yang akan terjadi, ialah guncangan yang belum pernah terbayangkan sebelumnya, 

saking dahsyatnya. Ketika terjadi gempa saja, seringkali kita terhenyak, bumi yang 

biasanya kita anggap “ramah”, tiap hari kita berjalan dengan biasa, tiba-tiba ia 

berguncang. Di tempat yang sudah berteknologi arsitektur yang canggih pun 

seringkali kita merasa kaget dan takut ketika bumi berguncang. Nah, bila dalam 

gempa bumi saja kita terkejut, apalah lagi di hari kiamat. Bisa dibayangkan 

bagaimana keterkejutan yang akan terjadi di hari itu.  

Ketiga, seusai dibangkitkan, akan ada pengelompokan manusia. Orang yang 

selama hidupnya beriman, ia akan berada dalam kelompok orang beriman. Orang 

selama hidupnya mengingkari Allah, akan bersama dengan mereka yang ingkar. 

Mereka yang beriman, akan berada dalam naungan Allah, dan mereka pun akan 

merasa tenang. Sementara mereka yang ingkar, mereka akan dibiarkan tersiksa.  

Di padang mahsyar, Allah dekatkan jarak matahari dengan manusia. Hingga 

manusia itu bisa sampai tenggelam dengan keringatnya sendiri. Sebagaimana yang 

disabdakan Nabi dalam sebuah hadits, 



 

 
135 

  تَدْنوُ   يقول  وَسَلَّمَ   عَلَيْهِ   اللََُّّ   صَلَّى  اللََِّّ   رَسُولَ   سََِعْتُ   قاَلَ   عَنْهُ   اللهُ   رَضِيَ   عَامِر    بْنِ   عُقْبَةَ   عَنْ 
لُغُ   مَنْ   النَّاسِ   فَمِنَ   النَّاسُ   فَ يَ عْرَقُ   الَْرْضِ   مِنَ   الشَّمْسُ  هُمْ   عَقِبَ يْهِ   عَرَقهُُ   يَ ب ْ لُغُ   مَنْ   وَمِن ْ   إِلَى   يَ ب ْ
هُمْ   السَّاقِ   نِصْفَ  لُغُ   مَنْ   وَمِن ْ هُمْ   ركُْبَ تَ يْهِ   إ لَى   يَ ب ْ لُغُ   مَنْ   وَمِن ْ هُمْ   الْعَجْزِ   إِلَى   يَ ب ْ لُغُ   مَنْ   وَمِن ْ  يَ ب ْ
هُمْ   الْْاَصِرَةَ  لُغُ   مَنْ   وَمِن ْ هُمْ   مَنْكِبَ يْهِ   يَ ب ْ لُغُ   مَنْ   وَمِن ْ هُمْ   عُنُ قَهُ   يَ ب ْ لُغُ   مَنْ   وَمِن ْ -   فِيْهِ   وَسَطِ   إِلَى   يَ ب ْ

هُمْ   -هَكَذَا  يُشِيُْْ   وَسَلَّمَ   عَلَيْهِ   اللهُ   صَلَّى  اللهِ   رَسُوْلَ   رأَيَْتُ   فاَهُ   أَلْجمََهَا  بيَِدِهِ   وَأَشَارَ    مَنْ   وَمِن ْ
يْهِ    راَحَتَهِ   دَوَّرَ ,    الرَّأْسَ   يُصِيْبَ   أَنْ   غَيِْْ   مِنْ   رأَْسِهِ   فَ وْقَ   يدََهُ   وَأمََرَ   إِشَارَةً   بيَِدِهِ   وَضَرَبَ   عَرَقهُُ   يُ غَطِّ
نًا  وَشِِاَلاً  يََيِ ْ

Dari ‘Uqbah bin Amir ra., ia berkata: aku mendengar Rasulullah Saw. bersabda, “Matahari 

mendekat dari bumi, maka manusia pun berkeringat. Di antara manusia ada yang keringatnya 

mencapai tumitnya, ada yang mencapai setengah betisnya, ada yang mencapai kedua lututnya, 

ada yang mencapai pantatnya, ada yang mencapai lambungnya, ada juga yang mencapai kedua 

bahunya, ada yang mencapai lehernya, dan ada yang mencapai tengah mulutnya –beliau 

Shallallahu ‘alaihi wa sallam mengisyaratkan dengan tangannya memenuhi mulutnya, (dan) 

aku melihat Rasulullah Shallallahu ‘alaihi wa sallam mengisyaratkan demikian- serta ada di 

antara mereka yang keringatnya menenggelamkannya”. Beliau Shallallahu ‘alaihi wa sallam 

memukul dengan tangannya sebagai isyarat dan meletakkan tangannya di atas kepalanya tanpa 

menyentuh kepala. Beliau memutar telapak tangannya ke kanan dan ke kiri. 

Hadits Riwayat Ahmad, Ibnu Hibban, dan Ath Thabrani 

Terakhir, kita dapat memetik hikmah dari dua ayat terakhir surat ini. Betapa 

telitinya penghitungan Allah di hari kemudian. Sekecil apa pun perbuatan, ia akan 

dikategorikan ke dalam perbuatan baik ataupun buruk. Dan tiap perbuatan itu, 

sekecil apa pun, pasti akan mendapat balasan. Perbuatan baik akan mendapat 

balasan setimpal, atau bahkan beratus kali lipat sesuai dengan kemahamurahan 

Allah, dan yang buruk pun akan mendapat balasan yang setimpal pula.  

Di dunia, mungkin ada orang yang bisa mangkir dari panggilan jaksa. Ada juga 

yang bisa menutupi fakta di hadapan hakim. Bisa juga di dunia berkelit dengan 

puluhan pengacara. Tapi, di hari akhirat, semua akan terbuka. Semua perbuatan 



 

 
136 

dicatat dengan catatan yang lengkap dan teliti. Dan semuanya pun akan dibalas 

sesuai dengan ketentuan Ilahi. Semua orang bertanggung jawab dengan amalannya 

sendiri. Tidak akan ada yang mampu membela orang lain, sebab mereka akan sibuk 

dengan urusan masing-masing. 

Maka, kita perlu menyiapkan diri untuk menghadapi hari itu. Dengan 

memperbanyak amalan baik yang dilandasi keimanan dan “menutup” dosa yang 

telah lalu dengan taubat dan perbaikan.  

Demikianlah kiranya tadabbur kita atas surat Al Zalzalah ini. 

  



 

 
137 

Tadabbur Surat Al Bayyinah 

 لرَّحِيمِ ٱ  لرَّحَْْٰنِ ٱ للََِّّ ٱ بِسْمِ 

  رَسُول  (  ١)  لْبَ يِّنَةُ ٱ  تََتْيَِ هُمُ   حَتَّٰ   مُنفَكِّينَ   لْمُشْركِِينَ ٱ وَ   لْكِتَٰبِ ٱ  أهَْلِ   مِنْ   كَفَرُوا۟   لَّذِينَ ٱ  يَكُنِ   لََْ 

لُوا۟   للََِّّ ٱ  مِّنَ   إِلاَّ   لْكِتَٰبَ ٱ  أوُتُوا۟   لَّذِينَ ٱ  تَ فَرَّقَ   وَمَا(  ٣)  قَ يِّمَة    كُتُب    فِيهَا(  ٢)  مُّطَهَّرَةً   صُحُفًا  يَ ت ْ
  وَيقُِيمُوا۟   حُنَ فَاءَٓ   لدِّينَ ٱ  لَهُ   مُُْلِصِينَ   للَََّّ ٱ  ليَِ عْبُدُوا۟   إِلاَّ   أمُِرُوٓا۟   وَمَآ (  ٤)   لْبَ يِّنَةُ ٱ  جَاءَٓتِْمُُ   مَا  بَ عْدِ   مِن  
 لْمُشْركِِينَ ٱوَ   لْكِتَٰبِ ٱ  أهَْلِ   مِنْ   كَفَرُوا۟   لَّذِينَ ٱ  إِنَّ (  ٥)  لْقَيِّمَةِ ٱ  دِينُ   وَذَٰلِكَ    ۚ لزَّكَوٰةَ ٱ  وَيُ ؤْتُوا۟   لصَّلَوٰةَ ٱ
لِدِينَ   جَهَنَّمَ   نَرِ   فِى  تِ ٱ  وَعَمِلُوا۟   ءَامَنُوا۟   لَّذِينَ ٱ  إِنَّ (  ٦)  لْبَريَِّةِ ٱ  شَرُّ   هُمْ   أوُ۟لَٰئِٓكَ    ۚ فِيهَآ   خَٰ  لصَّٰلِحَٰ

لِدِينَ   لَْْنْهَٰرُ ٱ  تَحْتِهَا  مِن  تََْرىِ  عَدْن    جَنَّٰتُ   رَبهِِّمْ   عِندَ   جَزاَؤُٓهُمْ (  ٧)  لْبَريَِّةِ ٱ  خَيُْْ   هُمْ   أوُ۟لَٰئِٓكَ   خَٰ
هُمْ  للََُّّ ٱ رَّضِىَ   ۖ أبَدًَا فِيهَآ   ( ٨)  ۥرَبَّهُ  خَشِىَ  لِمَنْ  ذَٰلِكَ   ۚعَنْهُ  وَرَضُوا۟   عَن ْ

1. Orang-orang kafir dari golongan Ahli Kitab dan orang-orang musyrik tidak akan 

meninggalkan (agama mereka) sampai datang kepada mereka bukti yang nyata, 

2. (yaitu) seorang rasul dari Allah (Muhammad) yang membacakan lembaran-lembaran 

yang suci (Al Quran) 

3. Di dalamnya terdapat (isi) kitab-kitab yang lurus (benar) 

4. Dan tidaklah terpecah-belah orang-orang Ahli Kitab melainkan setelah datang kepada 

mereka bukti yang nyata 

5. Padahal mereka hanya diperintah menyembah Allah, dengan ikhlas menaati-Nya semata-

mata karena (menjalankan) agama, dan juga agar melaksanakan salat  dan menunaikan 

zakat, dan yang demikian itulah agama yang lurus (benar) 

6. Sungguh, orang-orang kafir dari golongan Ahli Kitab dan orang-orang musyrik (akan 

masuk) ke neraka Jahannam, mereka kekal di dalamnya selama-lamanya. Mereka itulah 

sejahat-jahatnya makhluk. 

7. Sungguh, orang-orang yang beriman dan mengerjakan kebaikan, mereka itu adalah 

sebaik-baik makhluk 



 

 
138 

8. Balasan mereka di sisi Tuhan mereka ialah surga ‘adn yang mengalir di bawahnya sungai-

sungai, mereka kekal di dalamnya selama-lamanya, Allah ridha kepada mereka dan 

mereka pun ridha kepada-Nya. Yang demikian itu adalah (balasan) bagi orang-orang 

yang takut kepada Tuhannya. 

 

Ubay bin Ka’ab, seorang sahabat Rasulullah Saw., pada suatu hari dipanggil oleh 

Rasulullah. Beliau bertanya kepada baginda nabi, mengenai maksud pemanggilan 

beliau. Rupanya, jawaban Rasulullah sungguh di luar dugaan. Sabda beliau, 

“Duhai Ubay, sesungguhnya Jibril menyuruhku membacakan surat ini (Al 

Bayyinah) kepadamu” 

“Sungguhkah itu wahai Rasulullah?” 

“Iya, benar” 

Menangislah Ubay bin Ka’ab dengan terharu. 

*** 

Tangisan Ubay bin Ka’ab itu tentulah sebab perasaan beliau yang amat halus. Ia 

amat terharu, sampai-sampai Rasulullah membacakan khusus sebuah surat 

kepadanya. Bahkan atas perintah Jibril as. Keterharuan itu tampaknya mesti kita 

coba pelajari, apa yang dikandung oleh surat ini, sehingga memiliki keutamaan yang 

demikian. 

Surat Al Bayyinah, atau yang biasa kita artikan sebagai ‘bukti yang nyata’, 

merupakan surat yang menceritakan setidaknya, menurut Syeikh Wahbah Az 

Zuhaili, tiga hal. Pertama, mengenai reaksi kalangan ahlul kitab dan orang musyrik 

terhadap risalah nubuwwah Muhammad Saw.. Kedua, mengenai intisari agama 

dan iman. Ketiga, perihal tempat kembali golongan mukmin dan kafir di akhirat 

kelak. Mari kita bahas bersama agar lebih memahami intisari surat ini. 

Reaksi atas risalah Kenabian Muhammad Saw.  

Rasul, yang secara harfiah berarti pembawa pesan, merupakan gelar yang 

disandang baginda Nabi Muhammad Saw. Apa sebab? Beliaulah manusia yang 

Allah pilih sebagai penyampai pesan-pesan Ilahi kepada manusia. Karenanya, 

disebutlah ia sebagai seorang rasul, pembawa pesan kenabian. 



 

 
139 

Pesan-pesan yang beliau sampaikan, ialah Al Quran dan Sunnah. Kedua hal inilah 

yang beliau warisan, dan kita mendapatkan faidah yang luar biasa dari berpegang 

teguh padanya. Di dalam Al Quran dan Sunnah, terdapat penjabaran mengenai 

agama Islam, sebagai agama yang Allah ridhai. Pun, terdapat contoh-contoh yang 

berasal dari kisah yang telah lalu dan peringatan akan hari yang akan datang, untuk 

dijadikan pelajaran bagi kita. Selain itu, terdapat pula berbagai perangkat hukum, 

cara menjalani kehidupan, hingga isyarat ilmiah yang menuntut kita untuk terus 

menggali berbagai sisi pengetahuannya.  

Diri beliaulah, termasuk pesan yang beliau bawa, yang dimaksud dengan “bukti 

yang nyata” tersebut. Sebagaimana ketika Aisyah, istri beliau, ditanya bagaimana 

akhlak Nabi Muhammad. Jawab Aisyah, “akhlak Nabi adalah Al Quran”. Maka, 

pesan Ilahi itu tidak seperti yang dikatakan sebagian kalangan, tidak bisa dipahami 

oleh manusia karena ada jarak antara ketuhanan dengan kemanusiaan, melainkan 

dapat hidup sebagaimana Nabi menjalani kehidupan. 

Orang-orang kafir, baik kalangan musyrik (penganut animisme, dinamisme, 

totemisme, dsb.) maupun ahli kitab (Yahudi dan Nasrani), yakni mereka yang 

mengingkari dan menutup diri dari kebenaran, tidak akan mau meninggalkan apa 

yang mereka percayai sampai datang pada mereka bukti yang nyata. Akan tetapi, 

ketika bukti yang nyata itu telah datang, mereka terpecah ke dalam dua golongan. 

Segolongan memilih beriman, namun segolongan lain memilih untuk tetap 

menetap dalam keingkaran. 

Padahal, dengan kedatangan Nabi Muhammad beserta risalah yang beliau bawa, 

berbagai bukti dan penjelasan telah beliau kemukakan pada mereka. Al Quran, 

kitab yang beliau bawa, berisi ajaran yang benar, lurus, dan tidak menyimpang 

apalagi mengalami perubahan oleh tangan-tangan manusia. Ini bukan sekadar 

klaim, tetapi telah terbukti sepanjang sejarah. 

Perselisihan itu lebih disebabkan oleh ketidakpahaman mereka atas agama mereka 

sendiri, maupun kesalahpahaman mereka dengan Islam. Ajaran agama para ahli 

kitab telah mengisyaratkan akan kehadiran Nabi Muhammad, tetapi ketika beliau 

diutus, mereka pun berpaling. Mereka anggap ajaran Nabi Muhammad tidak benar, 

kitabnya penuh bualan, nabinya tidak berasal dari keturunan Bani Israil, dan 

tuduhan-tuduhan lainnya. 



 

 
140 

Apa yang mereka lakukan itu, pada akhirnya tidaklah sedikit pun mendekatkan 

pada petunjuk, melainkan justru menjauhinya dan malah memasukkan ke jurang 

kesesatan.  

Intisari Ajaran Agama 

Kesalahpahaman mereka dalam memahami agama, menjadikan mereka tidak mau 

ikut pada petunjuk dari Allah yang disampaikan oleh Nabi Muhammad. Padahal, 

kalaulah mereka mau memahami agama itu dengan benar, tidak dipengaruhi oleh 

takhayul, bertaklid buta pada kepercayaan masa lampau, ataupun gelora perebutan 

kekuasaan keagamaan, mereka akan paham apa itu intisari agama. Yakni, ikhlas 

dalam beragama. 

Ikhlas di sini, tidak kita langsung artikan sebagai “rela”. Tetapi, kita memahami 

ikhlas sebagai “kemurnian, tidak bercampurnya dengan sesuatu yang mencemari, 

dan terpisah dari yang mengotori”. Maksudnya, ikhlas dalam beragama itu ialah 

menjalankan agama secara murni, tidak dicemari dengan kesyirikan, dan 

memisahkan antara yang haq dengan batil. Dari sinilah, akan muncul sikap rela 

(ridha) untuk menghamba dan menyembah hanya kepada Allah saja, tanpa perlu 

melalui perantara maupun sembahan yang dianggap setara lainnya. 

Akan tetapi, beragama itu tidaklah cukup dengan keyakinan saja. Apa yang kita 

yakini mestilah tecermin dalam kehidupan sehari-hari. Karenanya, intisari agama 

itu pun diiringkan dengan menegakkan shalat dan menunaikan zakat. Teori 

beriringan dengan praktik. Senantiasa beribadah untuk mengingat-Nya dengan 

cara yang dicontohkan nabi-Nya, dan menunaikan zakat sebagai wujud rasa syukur 

atas rezeki dari-Nya dan menanam welas asih sesama hamba-Nya. 

Itulah intisari daripada ajaran agama yang benar. Itulah intisari ajaran para nabi, 

semenjak Nabi Adam, Nabi Ibrahim, hingga disempurnakan dalam ajaran Nabi 

Muhammad. Kelak, bila kita membaca Al Quran ini secara utuh, terpahamkanlah 

apa yang dimaksud dengan Islam itu secara menyeluruh. 

Balasan bagi dua golongan yang berlainan 

Surat ini kemudian diakhiri dengan tiga ayat yang menceritakan dua nasib yang 

berlainan di hari kemudian. Di ayat enam, Allah kembali tegaskan bahwa nasib 

orang-orang kafir, baik mereka ahli kitab maupun kaum musyrik, ialah pada neraka 

saja. Mereka pun dijuluki “syarrul bariyyah”, seburuk-buruk makhluk. Sebab, mereka 



 

 
141 

telah mendapat keterangan yang nyata, jelas, dan dengan argumentasi yang kuat, 

namun mereka tolak keterangan itu demi berpegang teguh pada ajaran dan 

keyakinan mereka. Maka, rugilah mereka di dunia, lebih-lebih di akhirat. 

Sementara, di ayat ketujuh dan delapan, disebutkan bahwa orang-orang yang 

beriman kepada Allah dan ber-ittiba’ kepada Rasulullah, merekalah yang akan 

selamat. Bagi mereka surga yang dialiri oleh sungai yang mengalir di bawahnya, 

dengan sedemikian banyak dan dekat nikmat di surga itu. Merekalah orang-orang 

yang terbaik. Allah ridha kepada mereka, sehingga dimasukkan-Nya ke dalam 

surga, pun mereka ridha kepada Allah sebagai Tuhannya dengan senantiasa khauf 

kepada-Nya. 

Sebagian kalangan menyebut bahwa penggunaan perumpamaan seperti ‘surga yang 

dibawahnya terdapat sungai yang mengalir’ menunjukkan bahwa agama Islam 

hanya cocok dipahami oleh orang yang tinggal di daerah gurun seperti Arab. 

Padahal, apabila kita ingin melihat sejarah bumi dalam jangka waktu yang lebih 

panjang, kita akan lihat bahwa kondisi subur dan kering di berbagai belahan dunia 

itu tidaklah konstan. Greenland yang hari ini tertutup oleh es, dahulunya 

merupakan wilayah subur yang ada di lintang tropis. Amazon yang subur dan 

sahara yang gersang, dulunya berupa daratan yang bersambung dan kemudian 

terpisah oleh proses geologis. Bahkan akibat dari krisis iklim hari ini, berbagai 

wilayah yang tadinya subur dapat menjadi kering, tempat yang dahulunya jarang 

hujan mendapat hujan berlimpah, dan sebagainya. Ini menunjukkan bahwa 

keberadaan sungai yang memiliki aliran air sebagai sumber kehidupan di dunia ini 

tidaklah statis, melainkan dinamis. Sementara kenikmatan di surga sifatnya kekal. 

Di sisi lain, perumpamaan berupa ‘sungai yang mengalir’ juga menunjukkan adanya 

kecenderungan manusia yang mendekati air sebagai sumber kehidupan. Peradaban 

besar manusia selalu dimulai di sekitaran sungai, seperti Mesir, India, China, 

Mesopotamia, hingga Jakarta. Sebaliknya, manusia akan cenderung menjauh dari 

tempat yang panas, kering, dan sulit air. Bahkan suku-suku yang tinggal di daerah 

gurun pun biasanya nomaden, karena mencari sumber-sumber air agar dapat tetap 

hidup. 

Dari sini seharusnya memunculkan pola pikir yang menuntun kita pada keimanan. 

Jika di dunia saja kita akan mendekati air sebagai sumber kehidupan dan menjauhi 

tempat yang panas dan gersang, maka begitu pula seharusnya perilaku kita ketika 



 

 
142 

akan menghadapi kehidupan di akhirat. Surga digambarkan sebagai tempat yang di 

dalamnya terdapat air yang mengalir sementara neraka digambarkan sebagai 

tempat yang di dalamnya terdapat api yang bergejolak. Manusia dengan akal yang 

sehat pastilah berjalan menuju surga dan berupaya sekuat tenaga menghindari 

neraka.  

Hikmah kehidupan 

Seusai kita bahas mengenai isi kandungan surat Al Bayyinah ini, ada baiknya kita 

ambil beberapa hikmah di dalamnya. 

Pertama, kita sudah semestinya meyakini, bahwa diutusnya Nabi Muhammad 

Saw. beserta diturunkannya Al Quran ialah sebuah bukti yang nyata mengenai 

agama yang benar. Agama Islam, tidak sesederhana dengan apa yang disebut 

dengan keyakinan. Sebab, tidaklah cukup kita dikatakan beragama Islam bila hanya 

yakin saja tanpa berbuat apa-apa. Agama kita mengajarkan mengenai adanya budi 

pekerti yang baik dan juga ibadah ritual yang baik.  

Agama Islam pun, sulit untuk disebut sebagai “konstruksi sosial”, sebab ia 

melintasi batas-batas negara, tidak memandang suku ataupun ras, serta ia berlaku 

secara universal, tidak parsial. Nabi Muhammad memang orang Arab, berbahasa 

Arab, dan lahir hingga wafat di tanah Arab, tapi nilai-nilai keislaman tidaklah 

terkonstruksi dari adat kebiasaan masyarakat Arab pada waktu itu. Bukankah pada 

masa itu orang Arab membunuh anak perempuan sementara Islam mengangkat 

harkat perempuan? Bukankah pada masa itu di Arab amat biasa dengan tradisi 

menyembah patung sementara Islam mengajak pada kemurnian Tauhid? Sulit 

rasanya bila kita katakan Islam itu agama yang dikonstruksikan oleh budaya Arab, 

lebih-lebih jika menyebut ia hanya buatan Nabi Muhammad semata. 

Karena itu, memang ini sebuah bukti secara jelas dan gamblang yang hadir pada 

kita. Islam ialah agama yang mulia, agama yang dibawa oleh seluruh nabi, ia berlaku 

untuk semuanya, sebab ia adalah rahmat bagi alam semesta. Maka, tunggu apa lagi 

untuk segera beriman dan terus menjaga dan semakin memantapkannya? 

Kedua, surat ini menjelaskan laku orang-orang Yahudi dan Nasrani. Sebelum Nabi 

Muhammad datang kepada mereka, enggan ditinggalkannya keyakinan mereka 

untuk beralih kepada agama yang benar. Namun, kehadiran Nabi Muhammad 

kepada mereka pun tidak serta-merta meyakinkan mereka untuk segera menjadi 



 

 
143 

beriman dengan keimanan yang benar. Justru, mereka berselisih paham. Sebagian 

dari mereka menyadari kebenaran yang dibawa oleh Nabi Muhammad. Sementara 

sebagian yang lain enggan untuk mengikuti kenabian Muhammad, walaupun itu 

sudah disebut dalam kitab suci mereka sendiri. 

Perselisihan ini menunjukkan pada kita, alangkah baiknya kita benar-benar 

memahami agama sendiri. Janganlah sampai kita ikuti jejak mereka yang berselisih 

dalam banyak perkara. Kita merupakan umat Nabi Muhammad. Kita pun dimodali 

dengan petunjuk yang sedemikian mantap, yakni Al Quran dan Hadits. Maka, 

janganlah kita mudah berselisih hanya dalam perkara-perkara yang sebenarnya 

bukan untuk diperselisihkan. Kita mesti berlapang dada dalam menerima berbagai 

corak perbedaan, menoleransi sikap yang mungkin kurang berkenan, demi tujuan 

yang lebih besar. Yakni, keselamatan umat Islam di dunia hingga di akhirat. 

Ketiga, surat ini mendorong kita untuk membawakan agama Islam sebagai sebuah 

ajaran yang komprehensif, lurus, dan benar melalui pembuktian yang terang 

benderang. Pembuktian itu bisa melalui akal yang sehat (logika) maupun fakta-

fakta yang dapat diinderai. Penjelasan itu dapat disampaikan melalui metode yang 

beragam, sebagaimana Allah sampaikan dalam surat An Nahl ayat 125 

دعُُْ
ُ
ىُا

ٰ
كَُُسَبِيْلُُُِاِل ِ

مَةُُُِرَب 
ْ
ك حِ

ْ
مَوْعِظَةُُِبِال

ْ
حَسَنَةُُِوَال

ْ
هُمُُْال

ْ
تِيُُْوَجَادِل

َّ
حْسَنُُ ُهِيَُُُبِال

َ
ُُهُوَُُرَبَّكَُُاِنَُُّا

مُُ
َ
عْل

َ
ُُبِمَنُُْا

َّ
مُُُوَهُوَُُُسَبِيْلِهُ ُُعَنُُْضَل

َ
عْل

َ
مُهْتَدِيْنَُُا

ْ
ُبِال

Serulah (manusia) ke jalan Tuhanmu dengan hikmah dan pengajaran yang baik serta debatlah 

mereka dengan cara yang lebih baik. Sesungguhnya Tuhanmu Dialah yang paling tahu siapa 

yang tersesat dari jalan-Nya dan Dia (pula) yang paling tahu siapa yang mendapat petunjuk. 

Ayat ini menyiratkan bahwa mengajak manusia kepada jalan yang benar itu perlu 

disesuaikan dengan penerima pesan. Orang yang awam dan cara berpikirnya 

sederhana cukup diberi hikmah seperti cerita-cerita akan umat terdahulu. Mereka 

mudah menerima motivasi dan tidak banyak bertanya ketika mendapat penjelasan. 

Kalangan terpelajar perlu mendapatkan penjelasan melalui pendidikan yang baik, 

sistematis, dan komprehensif. Sementara, orang-orang yang kemampuan 

berpikirnya tingkat tinggi, biasanya akan bersikap kritis bahkan skeptis. Untuk itu, 

dalam menghadapi mereka, perlu memiliki kemampuan berdebat yang baik. 



 

 
144 

Berdebat dengan argumentasi logika maupun empiris, bukan dengan sentimen dan 

labeling. Itulah upaya kita sebagai manusia. 

Hanya saja, upaya itu belum tentu berhasil sepenuhnya. Sikap orang-orang ketika 

mendapatkan penjelasan, bahkan yang terang benderang sekalipun, tidak selalu 

mau mengikuti kebenaran. Seperti yang Allah jelaskan di surat Fathir ayat 32, 

وْرَثْنَاُُثُمَُّ
َ
كِتٰبَُُُا

ْ
ذِيْنَُُُال

َّ
نَفْسِهُ ُُظَالِمُ ُُفَمِنْهُمُُُْعِبَادِنَاُ ُُمِنُُُْاصْطَفَيْنَاُُال ِ

 
قْتَصِدُ ُُوَمِنْهُمُُْ ل ُُوَمِنْهُمُُُْ مُّ

ٌۢ يْرٰتُُِسَابِق  خَ
ْ
ُُهُوَُُذٰلِكَُُُ الٰلُُِّبِاِذْنُُُِبِال

ُ
فَضْل

ْ
بِيْرُُ ُال

َ
ك

ْ
ُال

Kemudian, Kitab Suci itu Kami wariskan kepada orang-orang yang Kami pilih di antara 

hamba-hamba Kami. Lalu, di antara mereka ada yang menzalimi diri sendiri, ada yang 

pertengahan, dan ada (pula) yang lebih dahulu berbuat kebaikan dengan izin Allah. Itulah 

(dianugerahkannya kitab suci adalah) karunia yang besar. 

Akan ada orang yang memilih jalan untuk menzhalimi diri sendiri. Zhalim itu 

artinya adalah kegelapan. Mereka tetap keukeuh untuk berpegang pada keyakinan 

yang keliru, padahal mereka tahu apa yang sebenarnya. Sebagian lainnya ada yang 

memilih jalan sebaliknya. Ketika bukti-bukti telah dijabarkan hingga ia yakin bahwa 

hal itu adalah kebenaran, dia tidak berpikir panjang mengikutinya. Mereka bahkan 

berlomba-lomba untuk menuju kebenaran dan mengerjakan kebaikan. Walaupun 

memang ada, orang yang berada di antara keduanya. Terkadang menuju kebenaran 

tetapi di lain waktu masih kembali pada kegelapan. 

Walau begitu, kita harus memahami bahwa hidayah merupakan hak prerogratif 

Allah. Nabi saja tidak bisa mengislamkan semua orang pada zamannya, bahkan 

termasuk pamannya sendiri. 

Keempat, surat ini, sebagaimana surat-surat lain di Juz ‘Amma, banyak berkisah 

mengenai kehidupan akhirat. Bukan untuk membuat kita putus harap dari dunia 

sehingga kita tinggalkan sepenuhnya dan hanya melihat akhirat saja. Tetapi, kita 

mesti menyadari bahwa kehidupan itu tidaklah terbatas di dunia saja. Kita, sebagai 

umat Islam, sudah sepatutnya menyiapkan keduanya sebaik-baiknya. Akhirat kita 

jadikan tujuan, dan dunia tidak jua kita tinggalkan. Sebab, ada amanah dari Allah 

untuk memakmurkan bumi ini, di samping amanah diri untuk menjadi hamba yang 

baik. 



 

 
145 

Kita tentu berharap, dapat menjadi khoirul bariyyah, sebaik-baik makhluk. 

Kuncinya, ada pada radhiyallahu ‘anhum wa radhuu ‘anhu, Allah meridhai kita sebagai 

hamba-Nya, dan kita pun ridha Allah sebagai Tuhan kita. Bukti pengakuan kita 

bahwa Allah sebagai Tuhan ialah dengan beragama secara ikhlas, murni dan tulus. 

Melaksanakan segenap perintah-Nya dan menjauhi segala larangan-Nya. Yang 

demikian itulah, dinamakan sebagai taqwa. 

Kita juga tentunya tiada pernah berharap menjadi syarrul bariyyah, seburuk-buruk 

makhluk. Maka, janganlah kita menyelisihi Allah, sehingga Allah membuat kita pun 

berselisih dengan sesama. Jangan pula kita mengotori kemurnian beragama 

sehingga hati kita menjadi kotor. Jangan juga kita tidak rela untuk menuhankan 

Allah dengan beribadah kepada selain-Nya, sehingga kita pun tidak direlakan-Nya 

untuk kembali ke dalam surga. Dengan begitu, Insya Allah, hidup kita akan selamat 

dunia sampai akhirat. 

Wallahu a’lam. 

  



 

 
146 

Tadabbur Surat Al Qadr 

 لرَّحِيمِ ٱ  لرَّحَْْٰنِ ٱ للََِّّ ٱ بِسْمِ 

لَةِ   فِى   أنَزلَْنَٰهُ   إِنَّٓ   لَةُ   مَا  أدَْرَىٰكَ   وَمَآ (  ١)   لْقَدْرِ ٱ  ليَ ْ لَةُ (  ٢)  لْقَدْرِ ٱ  ليَ ْ  ألَْفِ   مِّنْ   خَيْْ ًۭ   لْقَدْرِ ٱ  ليَ ْ

ئِٓكَةُ ٱ  تَ نَ زَّلُ (  ٣) شَهْر    مَطْلَعِ   حَتَّٰ   هِىَ   سَلَٰم  (  ٤) أمَْر    كُلِّ   مِّن  رَبهِِّم  بِِِذْنِ   فِيهَا  لرُّوحُ ٱوَ   لْمَلَٰ
 ( ٥) لْفَجْرِ ٱ

1. Sesungguhnya Kami telah menurunkannya (Al Quran) pada malam qadar 

2. Dan tahukah kamu apakah malam kemuliaan itu? 

3. Malam kemuliaan itu lebih baik daripada seribu bulan 

4. Pada malam itu turun para malikat dan ruh (Jibril) dengan izin Tuhannya 

5. Sejahteralah (malam itu) sampai terbit fajar 

 

Surat ini berkisah tentang sebuah malam yang agung. Di malam itu, terkumpul 

berbagai kebaikan, yang menjadikannya lebih baik daripada seribu bulan yang diisi 

dengan ibadah tiada henti.  

Apa itu Lailatul Qadr? 

Surat ini dinamai sebagai surat Al Qadr. Para mufassir memiliki beberapa pendapat 

mengenai apa yang dimaksud dengan ‘Al Qadr’ yang berulang kali digandengkan 

dengan kata ‘Lail’, yang berarti ‘malam’ dalam surat ini. Menurut Imam Jalaluddin 

Al Mahalli di dalam Tafsir Jalalain, dimaknai ‘Lailatul Qadr’ itu sebagai malam yang 

mulia nan agung, sebab pada malam itu turun Al Quran dalam dua tahapan. Tahap 

pertama ialah turunnya seluruh Al Quran dari lauhul mahfudz ke langit dunia. 

Tahap kedua ialah turunnya Al Quran secara bertahap kepada Nabi Muhammad 

Saw. selama 23 tahun lamanya. Yang mana, pada lailatul qadr ini, turun 5 ayat 

permulaan. 

Imam Ibnu Katsir berpendapat bahwa lailatul qadr ialah lailatul mubarak, malam 

yang dipenuhi dengan keberkahan. Alasan beliau tidak jauh berbeda dengan Imam 



 

 
147 

Jalaluddin Al Mahalli, dengan diberi penambahan bahwa di dalam surat Ad 

Dukhan ayat ke-4, Allah Swt. berfirman,   مُّبَاركََة لَة   ليَ ْ فيْ  انَْ زلَْنَاهُ  نَّ   yang mana ‘Lailatul ,إِ

Mubarakah’ yang ada di ayat tersebut merujuk pada lailatul qadr. 

Sementara itu, Imam At Thabari di dalam tafsirnya menyebut, bahwa yang 

dimaksud dengan ‘Lailatul Qadr’ itu ialah malam penentuan. Pada malam itu, Allah 

menentukan takdir dari makhluk-makhluknya dalam setahun. Ini juga sesuai 

dengan akar kata yang sama antara qadar dengan taqdir. Imam As Sa’di juga 

menjelaskan hal serupa di dalam tafsirnya, yang mana di antara takdir yang 

ditentukan pada malam itu ialah seputar ajal, rezeki, dan takdir lainnya. 

Kapankah datangnya malam itu? 

Bila kita rujuk pendapat yang pertama, bahwa lailatul qadar merupakan malam 

turunnya Al Quran, maka malam itu hanya akan terjadi sekali saja. Yakni, pada 

masa kenabian Muhammad Saw. Namun, bila kita mengikuti pendapat yang kedua, 

bahwa lailatul qadr itu ialah malam penentuan takdir, maka terbuka kemungkinan 

bahwa malam itu terjadi setiap tahun. Yakni, di bulan Ramadhan. Pendapat ini, 

menurut Syaikh Wahbah az Zuhaili, adalah pendapat jumhur. 

Rasulullah Saw. bersabda, 

بَْوابَ   فِيْهِ   تَ فْتَح   صيَامه،   عَلَيْكُم  اللهُ   افْترض  مُبَارَك،  شهْر  رَمَضَان،   شَهْر  ءكَُمْ   جَا  قَدْ    الجنّة،  ا 

بَوابَ   فِيْه  تَ غْلق  وَ  لَة  فِيْهِ   الشَّيَاطِيْن،  فِيْهِ   تَ غْلُ   وَ   الَجحِيْم،  ا  لَف  مِن  خَيْْ   ليَ ْ  حُرُم  من  شَهر،  ا 
 حُرم فَ قَدْ  خيْها

“Sungguh, telah datang kepada kalian Bulan Ramadhan, bulan yang penuh keberkahan. 

Allah telah mewajibkan atas kalian berpuasa di bulan tersebut. Pintu-pintu surga di buka, 

pintu-pintu neraka ditutup, dan setan-setan dibelenggu. Di dalamnya terdapat satu malam yang 

lebih baik dari seribu bulan. Barangsiapa yang tidak mendapatkan kebaikan di malam itu, 

maka sungguh, ia telah dicegah untuk mendapatkannya.” 

Hadits Riwayat Ahmad dan Nasa’i 

Para ulama kemudian berbeda pendapat mengenai tanggal terjadinya malam itu. 

Dalam tafsir Al Azhar, Buya Hamka menyebutkan bahwa Imam As Suyuthi 

berpendapat lailatul qadr turun pada malam ke-17. Abdullah bin Abbas 



 

 
148 

berpendapat, lailatul qadr terjadi pada malam ke-24. Sementara itu, menurut Syaikh 

Wahbah az Zuhaili, berdasarkan pendapat jumhur ulama, lailatul qadr terjadi pada 

malam ke-27. Perbedaan pendapat semacam ini amat banyak, sampai-sampai, Ibnu 

Hajar menyebut bahwa setidaknya terdapat 45 pendapat mengenai waktu 

terjadinya lailatul qadr. 

Keistimewaan Lailatul Qadr 

Lailatul qadr merupakan malam yang amat mulia dan agung. Berdasarkan berbagai 

keterangan, kita bisa dapatkan setidaknya tiga keistimewaan dari malam ini. 

Pertama, sebagaimana yang dijelaskan di ayat ke-3 dari surat ini, lailatul qadr 

kadarnya lebih baik daripada 1000 bulan yang diisi penuh dengan ketaatan dan 

amal ibadah. Padahal, 1000 bulan itu setara lebih dari 83 tahun. Tentu tidaklah ada 

manusia yang sanggup mengisi 1000 bulan itu dengan kegiatan ibadah terus 

menerus. Betapa nikmatnya mereka yang Allah anugerahkan keberkahan di malam 

itu! 

Angka 1000 bulan itu pun ditafsirkan oleh sebagian ulama, seperti Sayyid Qutb 

dalam Tafsir Fii Zhilalil Quran, merupakan sebuah ungkapan majazi. Maknanya, 

keutamaan pada malam itu amat mulia, sampai-sampai tidak terhitung sebanyak 

apa kemuliaan yang terdapat di dalamnya. 

Kedua, pada malam itu, Allah memberi tugas kepada para malaikat-Nya, yang 

dipimpin oleh Ar Ruuh, yakni Jibril, untuk menyelesaikan berbagai perkara yang 

ada di bumi. Inilah yang menjadi dasar pendapat yang menyebutkan bahwa yang 

dimaksud dengan lailatul qadr itu ialah malam penentuan takdir. Para malaikat itu 

pun menebar kedamaian di bumi pada malam itu. Sampai-sampai ada yang 

berpendapat, jika pada malam-malam biasa Allah mengizinkan terjadi keburukan, 

maka pada malam itu Allah hanya mengizinkan perdamaian dan kebaikan saja. 

Ketiga, sebagaimana yang Nabi Saw. anjurkan kepada umatnya untuk 

memperbanyak ibadah di 10 malam terakhir dari bulan Ramadhan, maka ketika 

terjadi lailatul qadr, sedangkan seorang hamba sibuk dalam ibadah dan ketaatan, 

maka akan Allah ampuni dosa-dosanya yang telah lalu. Nabi Saw. bersabda, 

لَةَ  قاَمَ  مَنْ  يَْاَنً  الْقَدْرِ  ليَ ْ  ذَنبِْه  مِنْ  تَ قَدَّمَ  مَا لَهُ  غُفِرَ  وَاحْتِسَابًا، إِ



 

 
149 

“Barangsiapa yang mendirikan (mengisi dengan ibadah) malam lailatul qadr, dengan keimanan 

dan penuh pengharapan kepada Allah, maka akan diampuni dosa-dosanya yang telah lalu” 

Hadits Riwayat Bukhari dan Muslim 

Malam yang penuh kemuliaan ini, mestilah dimanfaatkan oleh kita dengan sebaik-

baiknya. Salah satu doa yang dicontohkan oleh Nabi Muhammad Saw. untuk 

dibaca pada malam itu ialah, 

 عَنِِّ  فاَعْفُ  الْعَفْوَ  تحُِبُّ  عَفُوٌّ، انَِّكَ  الَلّٰهُمَّ 
“Ya Allah, sesungguhnya Engkau Maha Pemaaf, engkau senang memberikan maaf, maka 

maafkanlah diriku” 

Hikmah kehidupan 

Sudahlah kita uraikan berbagai keterangan menyangkut lailatul qadr ini. Berbagai 

keterangan itu menunjukkan, bahwa lailatul qadr bukan malam yang biasa-biasa 

saja. Berbagai kebaikan Allah limpahkan di malam itu. Dari pembahasan atas surat 

ini, setidaknya ada berbagai hikmah yang bisa kita ambil. 

Pertama, umat Nabi Muhammad merupakan umat yang sangat beruntung. Allah 

Swt. memberikan Al Quran sebagai petunjuk bagi umat ini, dan itu yang 

menjadikannya umat yang terpilih dibanding umat-umat lainnya. Nabi Muhammad 

merupakan Nabi yang menjadi rasul pembawa risalah Al Quran, maka beliau pun 

menjadi nabi penutup yang juga pemimpin dari nabi-nabi yang lain. Malaikat Jibril, 

yang menjadi penyampai wahyu, pun digelari sebagai penghulu para malaikat. Al 

Quran turun pada bulan Ramadhan, maka bulan itu pun menjadi bulan yang 

sedemikian spesial dengan berbagai macam limpahan rahmat terdapat di dalamnya. 

Lebih spesifiknya lagi, malam turunnya Al Quran itu ialah lailatul qadr, dan malam 

itu pun menjadi malam yang amat agung, dengan kebaikannya yang melebihi 1000 

bulan. 

Kedua, berbagai pendapat mengenai waktu kejadian lailatul qadr mengisyaratkan, 

bahwa Allah memang merahasiakan waktunya. Hal ini memberi hikmah, bahwa 

kita disuruh untuk mengejarnya dengan sungguh-sungguh. Allah menganjurkan 

kepada kita untuk memperbanyak ibadah di malam-malam terakhir dari bulan 

Ramadhan, maka Allah ingin melihat seberapa jauh kesungguhan kita mencari 

malam kemuliaan itu. Dan kepada hamba-hamba-Nya yang terpilih, maka Allah 



 

 
150 

akan berikan kepadanya kemuliaan yang sangat besar, yang tidak mungkin dicapai 

oleh manusia pada umumnya, kecuali atas seizin dari-Nya. 

Ketiga, lailatul qadr dicirikan sebagai malam yang penuh dengan kedamaian. Ini 

menunjukkan bahwa kasih sayang Allah kepada hamba-hambanya yang 

sedemikian besar. Memberikan kesempatan bagi kita yang penuh dosa ini, untuk 

bisa menjadi manusia yang lebih baik melalui penyucian jiwa dan mendekatkan diri 

kepada-Nya melalui ketaatan. Kita tentu mafhum, bahwa manusia itu merupakan 

tempat salah dan dosa. Maka sebaik-baik manusia bukanlah yang tidak pernah 

berdosa, karena memang tidak akan ada, tetapi ialah orang yang ketika berdosa ia 

bertaubat dan mendapat ampunan dari Allah. 

Lailatul qadr ini ialah jalan menuju ampunan itu. Bulan Ramadhan sendiri, sudah 

menjadi gerbang menuju ampunan. Disebutkan oleh baginda nabi, bahwa siapa 

pun yang berpuasa, mengisi malam dengan qiyam ramadhan, khususnya pada malam 

yang istimewa, lailatul qadr, semuanya dilandasi dengan keimanan dan perasaan 

penuh harap akan pahala, ampunan, dan rahmat dari Allah, maka akan Allah 

ampuni seluruh dosa-dosanya yang telah lalu. Maka dari itu, tidaklah salah bila kita 

berujar, mereka yang meraih lailatul qadr, ketika datang Idul Fitri, seolah-olah 

seperti bayi yang baru lahir. Tidak membawa dosa sedikit pun! 

Sungguh, sedemikian agungnya malam itu. Semoga, kita menjadi hamba Allah yang 

terpilih untuk mendapat kemuliaan dari lailatul qadr. 

  



 

 
151 

Tadabbur Surat Al ‘Alaq 

 لرَّحِيمِ ٱ  لرَّحَْْٰنِ ٱ للََِّّ ٱ بِسْمِ 

نَ ٱ  خَلَقَ (  ١)  خَلَقَ   لَّذِىٱ  رَبِّكَ   سْمِ ٱبِ   قْ رأَْ ٱ نسَٰ   لَّذِىٱ(  ٣)  لَْْكْرَمُ ٱ  وَرَبُّكَ   قْ رأَْ ٱ(  ٢)  عَلَق    مِنْ   لِْْ

نَ ٱ  عَلَّمَ (٤)  لْقَلَمِ ٱبِ   عَلَّمَ  نسَٰ نَ ٱ  إِنَّ   كَلََّٓ (  ٥)  يَ عْلَمْ   لََْ   مَا  لِْْ  سْتَ غْنَىٰٓ ٱ   رَّءَاهُ   أَن(  ٦)  ليََطْغَىٰٓ   لِْْنسَٰ
هَىٰ   لَّذِىٱ  أرََءَيْتَ (  ٨)  لرُّجْعَىٰٓ ٱ  رَبِّكَ   إِلَىٰ   إِنَّ (  ٧)   إِن  أرََءَيْتَ (  ١٠)  صَلَّىٰٓ   إِذَا  عَبْدًا(  ٩)  يَ ن ْ

 يَ عْلَم  ألََْ (  ١٣)  وَتَ وَلىَّٰٓ   كَذَّبَ   إِن  أرََءَيْتَ (  ١٢)  لت َّقْوَىٰٓ ٱبِ   أمََرَ   أوَْ (  ١١)  لِْدَُىٰٓ ٱ  عَلَى  كَانَ 
ا  ينَتَهِ   لََّْ   لئَِن  كَلََّ (  ١٤)  يَ رَىٰ   للَََّّ ٱ  بَِِنَّ  ذِبةَ    نَصِيَة   (  ١٥)  لنَّاصِيَةِ ٱبِ   لنََسْفَعً  ( ١٦)  خَاطِئَة     كَٰ

 (١٩) قْتَرِب ٱوَ  سْجُدْ ٱوَ   تُطِعْهُ  لَا  كَلََّ (  ١٨)  لزَّبَانيَِةَ ٱ  سَنَدعُْ (  ١٧) ۥنَدِيهَُ  فَ لْيَدعُْ 
1. Bacalah dengan (menyebut) nama Tuhanmu yang menciptakan 

2. Dia telah menciptakan manusia dari segumpal darah 

3. Bacalah, dan Tuhanmulah Yang Mahamulia 

4. Yang mengajar (manusia) dengan pena 

5. Dia mengajarkan manusia apa yang tidak diketahuinya 

6. Sekali-kali tidak! Sungguh manusia itu benar-benar melampaui batas 

7. Apabila melihat dirinya serbacukup 

8. Sungguh, hanya kepada Tuhanmulah tempat kembali(mu) 

9. Bagaimana pendapatmu tentang orang yang melarang, 

10. Seorang hamba ketika dia melaksanakan salat, 

11. Bagaimana pendapatmu jika dia (yang dilarang salat itu)berada di atas kebenaran 

(petunjuk) 

12. Atau dia menyuruh bertakwa (kepada Allah)? 

13. Bagaimana pendapatmu jika dia (yang melarang) itu mendustakan dan berpaling? 

14. Tidakkah dia mengetahui bahwa sesungguhnya Allah melihat (segala perbuatannya)? 



 

 
152 

15. Sekali-kali tidak! Sungguh, jika dia tidak berhenti (berbuat demikian) niscaya Kami 

tarik ubun-ubunnya (ke dalam neraka) 

16. (yaitu) ubun-ubun orang yang mendustakan dan durhaka 

17. Maka biarlah dia memanggil golongannya (untuk menolongnya) 

18. Kelak Kami akan memanggil Malaikat Zabaniyah (penyiksa orang-orang yang berdosa) 

19. Sekali-kali tidak! Janganlah kamu patuh kepadanya, dan sujudlah serta dekatkanlah 

(dirimu kepada Allah) 

 

Lima ayat di awal surat ini, berdasarkan Ijma’ para ulama, ialah permulaan dari 

turunnya Al Quran. Ayat-ayat selanjutnya yang turun kemudian banyak 

menceritakan berbagai tantangan Nabi Muhammad Saw. selama berdakwah di 

Mekkah, terlebih tentangan itu datang dari orang yang masih berhubungan kerabat 

dengan Nabi. 

Wahyu pertama 

Muhammad, sebelum ditetapkan menjadi Nabi, hidup di tengah-tengah 

masyarakat Arab jahiliyah. Jahiliyah bukan berarti bodoh karena tidak tahu apa-

apa. Melainkan, mereka mengetahui kebenaran dan kebaikan, tetapi 

pengetahuannya itu tidak digunakannya untuk menjalankan kebaikan dan 

kebenaran. Justru, sebaliknya mereka memiliki kebudayaan yang sedemikian 

buruk. Perempuan tidak dihargai layaknya manusia, mabuk-mabukan dan berjudi 

dianggap tradisi biasa, keonaran dilakukan oleh mereka yang mempunyai kuasa. 

Sungguh sebuah tempat yang dipenuhi oleh manusia-manusia yang jahil, bodoh, 

bebal, dan tidak beradab. 

Kondisi masyarakat yang demikian membuat ia bersedih. Dalam berbagai 

kesempatan beliau bermimpi layaknya fajar subuh yang merekah. Ia kemudian 

terdorong untuk melakukan tahannuts, penyendirian, di sebuah tempat yang tenang 

namun tidak sedemikian jauh dari kota Mekkah. Di Gua Hira, beliau menyendiri 

dan senantiasa beribadah. 

Suatu malam, datanglah sesosok malaikat ke dalam gua yang sempit itu. Malaikat 

itu datang, sambil berkata, “bacalah!”. Dengan jujur Muhammad berkata, “apa 

yang mesti saya baca? Sementara saya sendiri pun tidak berkemampuan untuk 

membaca”. Didekap beliau dan teruslah diulangi oleh Jibril perintah itu, 



 

 
153 

“bacalah!”. Ia pun kembali menjawab dengan jawaban yang sama. Semakin, Jibril 

mendekap beliau dengan erat, lalu kembali memerintahkan untuk membaca, dan 

jawaban beliau tetaplah sama. 

Tiga kali beliau diperintahkan membaca, dan tiga kali pula jawaban beliau selalu 

sama. Lalu, Jibril menuntun Muhammad untuk membaca. 

نَ ٱ  خَلَقَ (  ١)  خَلَقَ   لَّذِىٱ  رَبِّكَ   سْمِ ٱبِ   قْ رأَْ ٱ نسَٰ   لَّذِىٱ(  ٣)  لَْْكْرَمُ ٱ  وَرَبُّكَ   قْ رأَْ ٱ(  ٢)  عَلَق    مِنْ   لِْْ

نَ ٱ عَلَّمَ (٤) لْقَلَمِ ٱبِ  عَلَّمَ  نسَٰ  (٥) يَ عْلَمْ  لََْ  مَا لِْْ
Usai kejadian itu, beliau bergegas kembali ke rumah. Ia meminta kepada istri 

tercinta, Khadijah, untuk menyelimutinya. “zammiluni! Zammiluni!”, “selimuti aku! 

selimuti aku!”. Beliau pun bertanya kepada istrinya, “Wahai Khadijah, apakah yang 

terjadi denganku?”. Sang istri pun menenangkan, “tidak, bergembiralah. Demi 

Allah, Allah tidak akan merugikanmu selamanya. Sebab engkau senantiasa 

bersilaturahmi, berkata benar, membantu orang yang lemah, menjamu tamu, dan 

membantu mereka yang tegak berada di atas kebenaran”. 

Setelah peristiwa yang demikian, Khadijah membawa sang suami tercinta ke rumah 

anak dari pamannya. Seorang pendeta beragama Nasrani yang sudah tua lagi buta 

matanya, ia bernama Waraqah bin Naufal. “Wahai anak pamanku, dengarkanlah 

perkataan anak saudaramu!”, ujar Khadijah kepada Waraqah. Ditanyalah 

Muhammad oleh Waraqah, “wahai anak saudaraku, apa yang engkau lihat?”. Nabi 

Muhammad pun menceritakan kejadian di malam itu.  

Waraqah kemudian berkata, “ia adalah Namus (Jibril), yang juga pernah turun 

kepada Musa. Andaikata usiaku masih muda, andai saja diriku masih hidup ketika 

kaummu mengusirmu!”. Rasulullah menjawab, “Duhai, benarkah mereka akan 

mengusirku?”. Dijawab kembali oleh Waraqah, “iya, tidak seorang pun datang 

dengan apa yang engkau bawa, melainkan ia akan dimusuhi. Seandainya aku masih 

hidup di hari itu, tentu akan mendukungmu dengan sokongan yang besar, dan 

membelamu sekuat tenaga!”. 

Tidaklah lama setelah kejadian itu, Waraqah pun meninggal dunia. Muhammad 

pun telah secara resmi menjadi Nabi. Selama 22 tahun, 2 bulan, dan 22 hari 

berikutnya turunlah wahyu-wahyu yang lain. Ia membawa risalah. Risalah itulah 

yang kelak terhimpun menjadi Al Quran, kitab yang mulia, yang diturunkan kepada 



 

 
154 

manusia pilihan, kepada umat yang juga pilihan. Di malam penuh keberkahan, 

itulah malam nuzul al Quran, malam lailatul qadr. 

 

Bacalah dengan Nama Tuhanmu 

Lima ayat di awal surat ini yang merupakan wahyu pertama yang turun, memiliki 

kandungan makna yang luar biasa. 

Pertama dan yang menjadi permulaan, ialah perintah untuk membaca. Bacalah! 

Bukalah matamu terhadap cakrawala semesta! Perhatikanlah ayat-ayat qauliyah dan 

kauniyah, yang kesemuanya menunjuki kita pada kesatuan Tauhid. Lihatlah seluruh 

alam, bahwasanya mereka hanyalah pertanda akan keesaan Allah semata. 

Membaca, membuka wawasan, menggali pengetahuan, menunjukkan kepada kita 

betapa luhurnya ilmu. Peradaban yang maju, pastilah ia memiliki khazanah ilmu. 

Peradaban yang hanya didorong oleh kekuatan senjata, akan hilang ketika ia kalah 

di medan perang. Peradaban yang hanya ditopang oleh kekayaan, akan sirna di saat 

ia nyaman berfoya-foya. Sementara sebuah peradaban yang didirikan di atas 

landasan ilmu, ia akan terus lestari dan senantiasa akan digali hingga generasi anak 

cucu.  

Peradaban Yunani, sekalipun yang tersisa tinggal bangunan kuno, namun masih 

terus lestari berkat warisan filsafatnya. Peradaban Konfusius, juga masih terus 

diyakini dan dijalankan sebagai sebuah kebudayaan yang mendarah daging dengan 

bangsa China. Peradaban Islam terus mewariskan khazanah keilmuan yang luar 

biasa dahsyat sekaligus mengajarkan keluhuran budi dan kebaikan pekerti. 

Peradaban Eropa saat ini menguasai dunia dengan kecanggihan teknologi dan 

kemajuan di bidang sains.  

Namun demikian, sebagai umat Nabi Muhammad yang meyakini akan firman 

Allah di dalam Al Quran, pekerjaan membaca itu tidak sekadar olah pikiran, 

melainkan juga pupuk iman. Membaca bagi kita tidak sekadar melihat alam 

semesta, tetapi juga semakin menyadarkan diri akan Allah Yang Maha Kuasa. 

Makanya, ‘Iqro’ itu tidak sekadar membaca, namun juga ‘bi ismi rabbika’, dengan 

menyebut asma Tuhanmu. Adanya bi menunjukkan antara iqra dengan ismi rabbika 

sebagai dua hal yang selalu berjalan beriringan dan tak terpisahkan. Artinya, 

membacanya kita selalu diiringi dengan mengingat atas Allah, Rabbul ‘Izzati.  



 

 
155 

Jika kita sekadar melakukan ‘pembacaan’ sebagaimana orang-orang yang tidak 

beriman, maka terbawalah kita pada arus pikiran ‘sekularisme’. Yakni, sebuah 

paham yang memusatkan perhatian pada hal-hal keduniaan, sembari 

melepaskannya dari belenggu doktrin agama akan hari kemudian. Peradaban 

sekular ini memang dirasa telah memberi kemajuan di bidang sains dan teknologi, 

namun ia meninggalkan kebobrokan akhlak dan budi pekerti. Manusia melakukan 

segala sesuatu hanya untuk kepuasan jasadi. Dilupakannya Tuhan, dilupakannya 

lingkungan, sehingga rusaklah tatanan. Firman Tuhan dipaksa tunduk oleh 

kepentingan dan ambisi, sementara hidup mereka tak sesaat pun mengingat mati. 

Maka, berbedalah pembacaan yang dilakukan oleh umat Nabi Muhammad Saw. 

yang memiliki iman! Kita membaca seraya mengaitkan setiap bacaan dengan zikir 

kepada Allah. Tiap berpikir, disambut dengan berzikir. Nalar bekerja, iman pun 

merasa. Ujungnya ialah sebuah keinsafan, bahwa kita bukanlah Tuhan yang bisa 

berkuasa atas segala. Kita adalah makhluk, yang diciptakan oleh Allah, Rabb yang 

memelihara, mengatur, mengayomi, mendidik, dan membimbing tiap makhluk.  

Terlebih, bila kita coba perhatikan makna ‘ilmu’ itu sendiri. Ilmu (علم) itu seakar 

dengan ‘alam, seakar juga dengan ‘alamat. Maknanya, ilmu itu ialah sebuah 

penunjuk, yang mengarahkan kita pada sesuatu. ‘alam itu sendiri dapat kita maknai 

sebagai segala sesuatu selain dari Allah Swt. Maka, dengan demikian, bisa kita 

pahami bahwa ilmu merupakan pengetahuan akan alam semesta, yang menunjuki 

kita pada satu tujuan, yakni bertauhid kepada Allah semata. 

Dengan begitu, tiap tetes ilmu yang didapat, semakin tinggi kadar iman. Tingginya 

kadar iman, menambah rasa tawadhu dalam pergaulan sesama. Dengan begitu, 

laksana ilmu padi yang semakin berisi semakin merunduk, maka semakin tinggi 

ilmu yang didapat, semakin sering bersujud kepada Allah seraya semakin 

merendahkan hati kepada sesama makhluk. 

Dengan cara seperti inilah, ilmu yang kita miliki dapat benar-benar disebut sebagai 

ilmu yang bermanfaat, sebagaimana doa yang sering kita panjatkan, 

 نَفِعَا  عِلْمًا زدِْنَ  رَب َّنَا
“Ya Rabb, tambahkanlah kepada kami, ilmu yang bermanfaat” 

Itulah yang seharusnya ditangkap oleh kita sebagai umat Nabi Muhammad Saw.  



 

 
156 

Kedua, seusai kita diperintahkan untuk menggali ilmu, disadarkan kita pada 

sebuah pernyataan yang mengandung segenap keinsafan. Allah yang telah 

menciptakan manusia, dari segumpal darah (‘alaq).  

Ilmu boleh menjulang, namun sadarilah bahwa semua orang berasal dari proses 

yang sama. Kita berasal dari nutfah (نطفة), saripati tanah yang kemudian melalui 

proses pembuahan, pancaran mani ayahanda yang bertemu dengan sel telur 

ibunda. Dari nutfah itulah kemudian terbentuk ‘alaqah (علقة), yang bentuk jamaknya 

menjadi ‘alaq ( علق), yakni segumpal darah beku yang menempel di dinding rahim. 

Dari ‘alaqah, terbentuklah mudghoh (مضغة), segumpal daging yang terus menerus 

mengalami pembelahan sel-sel. Dari mudghoh, sebahagiannya menjadi ‘idzhoman 

 daging. Teruslah ,(لحما) tulang belulang yang nantinya dibungkus oleh lahman ,(عظٰما)

mengalami pembelahan sel di dalam rahim ibu itu hingga menjadi sesosok manusia 

seutuhnya, yang mana manusia itu disebut sebagai ahsan al khaliqiin (الْالقين  ,(احسن 
sebaik-baik makhluk.  

Itulah isyarat ilmiah mengenai proses pembentukan manusia di dalam Surat Al 

Mu’minun ayat 12-14. 

Bilamana telah diinsafi yang demikian, tidaklah akan terbersit perasaan untuk 

menyombongkan diri. Toh, kita sama-sama manusia biasa. Ada salah dan lupa. 

Ada kekurangan dan kelebihan. Ketika dianugerahi oleh Allah ilmu, maka kita pun 

bersyukur. Dari situ, terdoronglah hati kita untuk berbagi ilmu. Ia akan menjadi 

amalan kita yang tiada terputus, sekalipun nanti hayat telah terpisah daripada jasad. 

Ketiga, kembali kita diperintahkan untuk kembali melakukan ‘iqro’, sambil 

menyanjung Allah, karena Allah itulah yang Maha Mulia. Mulakanlah segala 

sesuatu itu dengan ucapan basmalah, agar selalu kita kaitkan setiap aktivitas dengan 

Allah. Sebab Allah yang telah memudahkan proses kita mencari ilmu itu. Allah 

yang mengajarkan manusia dengan perantaraan qalam, yakni alat tulis yang 

membantu kita mencatat ilmu dan membagikannya kepada yang lain.  

Terkait dengan hal ini, teringatlah kita dengan salah satu nasihat Imam Syafi’i, 

 الواثقة  بالجبال  صيودك قيّد قيد،  الكتابة و صيد العلم



 

 
157 

“Ilmu itu ibarat binatang buruan, dan mencatat itulah pengikatnya. Maka, ikatlah binatang 

buruanmu itu (ilmu) dengan ikatan yang teguh (catatan)” 

Memang, betapa dirasa ilmu yang kita dapat itu begitu mudah terlupa, terlebih 

ketika tidak kita catat. Kalau dicatat, kita akan dibantu oleh catatan itu, atau 

setidaknya kita akan mengingat bahwa kita pernah mencatat dan kita hanya perlu 

membuka kembali catatan yang telah lalu. Demikianlah besarnya manfaat qolam, 

pena yang digunakan untuk mencatat. Walau di zaman serba canggih, tetap saja 

catatan dengan tangan sendiri akan lebih membantu kita mengingat, ketimbang 

menyimpannya dalam bentuk foto atau disimpan secara elektronik. 

Keempat, kita diberitahu mengenai hakikat ilmu, bahwasanya ia merupakan 

titipan Allah. Allah yang mengajarkan kita, secara hakikat. Guru-guru itu menjadi 

perantara yang menyampaikan ilmu. Allah yang membukakan segenap rahasia alam 

semesta sehingga kita bisa mempelajarinya. Allah yang membuat kita bisa 

menganalisis berbagai perilaku masyarakat. Allah yang menjadikan kita bisa paham 

segala macam ilmu yang didapat.  

Allah yang menjadikan kita, dari manusia yang tidak tahu menahu tentang apa pun 

ketika lahir, menjadi manusia yang berilmu seiring bertambahnya umur.  

Maka dari itu, ilmu yang sudah Allah beri itu mesti kita amalkan, agar manfaatnya 

semakin terasa. Dalam pepatah arab disebut, ‘ilmu yang tidak diiringi dengan amal, 

ibarat pohon yang tidak memiliki buah’. Ia sudah bagus, bisa menjadi tempat 

berteduh, bisa menahan air, bisa mengeluarkan oksigen, tapi tidak sempurna 

manfaatnya itu. Ia hanya bermanfaat bagi sekelilingnya saja. Tapi, jika pohon itu 

berbuah, akan terasa rangkaian manfaatnya kepada orang banyak. Mulai dari 

pemetik buah, penjual buah, distributor buah, sampai mereka yang memakan 

buahnya. Begitulah perumpamaan ilmu yang diamalkan. Ia akan menjadi teladan 

bagi orang banyak. Diikuti oleh orang lain dan menjadikan kebermanfaatannya 

meluas ke masyarakat. 

Manfaat lain dari ilmu yang diamalkan ialah akan Allah tambah ilmu itu kepada 

kita, dari hal-hal yang sebelumnya tidak kita ketahui. Sebagaimana dalam sebuah 

riwayat disebut,  

 يَ عْلَمُ  يَكُنْ  لََْ  مَا عِلْمَ   الله  وَرَّثهَُ  عَلِمَ، بِاَ عَمِلَ  مَنْ 



 

 
158 

“barangsiapa yang mengerjakan ilmu yang diketahuinya, maka Allah akan mewariskan 

kepadanya ilmu yang belum ia ketahui” 

Demikianlah kiranya empat makna yang bisa kita dapatkan dari lima ayat yang 

menjadi wahyu pertama yang Allah turunkan. 

 

Manusia yang melampaui batas 

Di ayat 6 dan 7, Allah menggambarkan sikap manusia yang melampaui batas. Hal 

itu bisa terjadi sebagai akibat merasa diri serba cukup. Karena merasa tidak pernah 

berkekurangan, sehingga membawa manusia pada kufur nikmat. Tidak diakui 

nikmat yang dia rasakan itu berasal dari Allah. Tidak disyukuri pada tiap nikmat 

yang ia dapat. Sebab khusus dari ayat itu, menurut sebagian mufasir, ialah pada 

Abu Jahal. Ia merupakan seorang yang kaya raya, namun selalu menghalangi tiap 

langkah dakwah Nabi. Artinya, nikmat yang didapat tidak diperuntukkan 

sebagaimana mestinya, justru untuk mencoba-coba menghalangi sinaran cahaya 

Islam. 

Namun, meski sebab khusus dari ayat ini berkait dengan Abu Jahal, dapatlah kita 

tarik maknanya ke makna yang lebih umum. Hal ini sesuai dengan salah satu kaidah 

dalam ilmu tafsir, yakni ( العبرة بالاموم الفظ، لا بخصوص السبب), “ibroh/pelajaran diambil dari 

lafazh secara umum, bukan dari sebab turun secara khusus”. Bahwa siapa pun yang 

berupaya menghalangi jalan dakwah Islam, termasuk pada bagian kufur nikmat. 

Sebab, apa pun yang kita punya pada hakikatnya ialah pemberian dari Allah. Semua 

itu seharusnya semakin membuat kita mendekat kepada Allah. Tetapi, yang terjadi 

justru ada orang-orang yang menggunakan nikmat itu untuk menghalangi dakwah 

dan penyebaran Islam.  

Di ayat 9, disebutlah bahwa hanya kepada Allah-lah, tempat untuk kembali. Nanti, 

kepada Allah kita dimintai pertanggungjawaban atas apa yang telah Dia titipkan. 

Bila kita lihat antara ayat 1-5 yang berbicara mengenai ilmu, dan ayat 6-8 yang 

berbicara mengenai harta, teringatlah kita pada sebuah riwayat,  

، طاَلِبُ  يَشْبِعَان،  لَا  مَنهُوْمانِ   الدُنْ يَا  طاَلِبُ  وَ  الْعلْم 



 

 
159 

“Dua orang yang rakus yang tidak akan pernah merasakan kenyang: para pemburu ilmu dan 

para pemburu dunia”. 

Orang yang memburu ilmu, kecenderungannya ia akan semakin mulia. Sementara 

para pemburu dunia, kecenderungannya akan semakin loba dan membuat 

nelangsa. 

Di ayat-ayat berikutnya, Allah menjelaskan mengenai kisah Abu Jahal, yang 

mencoba menghalangi Rasulullah ketika hendak shalat menghadap Kakbah. 

Dikisahkan, Abu Jahal (yang pada dasarnya masih punya hubungan kerabat dengan 

Nabi), mencoba untuk menghalangi Nabi ketika hendak melakukan shalat. Ia 

melarang Nabi untuk shalat di depan kakbah. Maka, Allah turunkan ayat ini. 

Kemudian, Allah mengajak kita berpikir, apa yang ada di dalam benak kita 

mengenai perilaku seseorang yang mencoba menghalang-halangi orang yang 

hendak shalat, sampai mengancam akan mematahkan tengkuknya, padahal orang 

yang mengancam itu adalah orang yang sesat dan orang yang diancam itu adalah 

orang yang mendapat petunjuk? Tentulah itu tindakan yang bodoh! Sebab, ia yang 

mengancam itu hanya memperturutkan nafsu, iri, dengki. Sementara baginda Nabi 

yang mendapat ancaman, adalah orang yang lurus, berbudi baik, dan berakidah 

Tauhid. Tentulah tindakan itu akan sia-sia. 

Maka, datanglah ancaman dari Allah kepada orang-orang semacam itu. Akan Allah 

tarik ubun-ubunnya ke dalam neraka. Sebab ubun-ubun di kepala itulah pangkal 

kehidupan. Apabila ia ditarik, terasalah kesakitan di sekujur tubuh. Biarkan saja ia 

mencoba memanggil teman-teman di dunia untuk menolong. Tetapi, jangankan 

untuk menolongnya, menyelamatkan diri sendiri saja di akhirat nanti, mereka tidak 

mampu. Apalah gunanya kawan dalam kemaksiatan? Sementara di akhirat nanti, 

masing-masing memikul balasan?  

Mereka yang berupaya memanggil kawannya untuk menolongnya itu pun tidak 

akan berguna. Sebab, di neraka sudah ada Malaikat Zabaniyah yang 

menghalanginya. Siksaannya tidak kenal ampun. Apalagi kepada para pendusta, 

pembangkang, dan penghalang cahaya Islam. Maka dari itu, janganlah kita yang 

masih di dunia ini, mengikuti jejak langkah Abu Jahal bila tidak mau senasib 

sepenanggungan dengannya di akhirat kelak. 



 

 
160 

Sementara, orang yang dia ancam itu semakin mulia di sisi Tuhannya. Ia semakin 

tinggi derajatnya. Semakin banyak pengikutnya. Semakin luas cakupan dakwahnya. 

Semakin juga disanjung dan diteladani oleh manusia-lainnya. 

Hikmah kehidupan 

Surat Al ‘Alaq ini mengandung berbagai hikmah yang bisa kita ambil untuk hidup 

kita. 

Pertama, wahyu pertama untuk Nabi Muhammad ialah perintah untuk membaca. 

Perintah untuk menggali ilmu. Mencari ilmu bukanlah sesuatu yang mustahil. 

Dengan ilmu itu pula manusia menjadi mulia dan peradaban menjadi maju. Nabi 

Muhammad dahulu disebut sebagai ummi, tidak pandai baca tulis. Namun dengan 

ilmu yang Allah beri, beliau menjadi manusia paling mulia di muka bumi. Umatnya 

menjadi umat yang terpilih dibandingkan umat-umat yang lain.  

Al Quran sendiri merupakan kitab yang penuh dengan ilmu. Melalui Al Quran, 

terbuka khazanah ilmu-ilmu lain. Ada ilmu tafsir, ilmu balaghah, ilmu ma’ani, dan 

ilmu lainnya yang digunakan oleh umat Islam untuk membuka khazanah ilmu dari 

dalam Al Quran. Di dalam Al Quran sendiri juga terdapat berbagai isyarat ilmiyah 

empiris yang menuntun kita untuk menjelajahi semesta. 

Meski demikian, sebagai manusia yang beriman, ilmu itu tidaklah berdiri sendirian. 

Ia membutuhkan iman, juga amal. Dengan iman, ilmu menjadi terarah. Dengan 

amal, ilmu menjadi maslahat. Ilmu itu pun harus senantiasa menunjuki kita kepada 

Allah Swt. hanya dengan cara seperti itulah, ilmu yang kita miliki baru dapat disebut 

ilmu yang bermanfaat. 

Kedua, terdapat hikmah dari ke-ummiy-an Nabi Muhammad Saw. Bahwa, dengan 

kondisi beliau yang sebelumnya tidak pandai membaca, menulis, apalagi bersyair, 

lalu turun Al Quran dengan gaya bahasa yang amat tinggi, gugurlah argumentasi 

orang yang berkata “Al Quran itu buatan Nabi Muhammad”. Tuduhan ini sudah 

sering kita dengar, baik di zaman Nabi, hingga tudingan Orientalis dari Barat yang 

mencoba melihat Al Quran sebagai sebuah produk budaya, bukan kitab suci.  

Ada yang menuduh, bahwa Nabi Muhammad bisa membuat Al Quran setelah dia 

mempelajari Taurat dan Injil, lalu dibuat-buatlah Al Quran untuk kepentingan 

politis menghapus agama yang lalu. Tuduhan itu, selain amat tendesius menyerang 

kemurnian Al Quran dan kehormatan Nabi, juga sangat tidak berlandaskan dengan 



 

 
161 

fakta sejarah. Bagaimana bisa, orang yang sebelumnya tidak pandai membaca, 

menulis, bersyair, tiba-tiba menulis Al Quran yang kandungan dari sisi 

kebahasaannya saja, tidak mampu ditandingi oleh penyair-penyair Arab sekalipun. 

Padahal, pada masa itu, di tanah Arab terdapat banyak penyair. Tuduhan ini, pada 

akhirnya, secara logika saja sudah terbantahkan. 

Ketiga, ada orang yang lebih memilih mengejar harta dibandingkan ilmu. 

Akibatnya, ia menjadi terlena dengan hartanya dan menjauhkannya dari petunjuk 

Allah Ta’ala. Memang, tidak sepenuhnya salah jika kita mencari harta, karena itu 

pun bagian dari fitrah manusia. Tetapi, tidak selayaknya pencarian kita pada harta 

itu membuat kita terlena dan terlupa dari Allah. Apalagi, harta yang kita punya itu 

justru digunakan untuk menghalang-halangi agama Allah. Itu merupakan sebuah 

tindakan kekufuran, dan kufur itu diancam dengan azab yang pedih. 

Dalam sebuah riwayat, sahabat Ali bin Abi Thalib pernah berkata, 

يْهِ .مَاتَ الْعِلْمُ خَيْْ  مِنْ الْمَالِ .الْعِلْمُ يَُْرُسُك ، وَأنَْتَ تَحْرُسُ الْمَالِ .الْعِلْمُ حَاكِم  وَالْمَالُ مَحْكُوم  عَلَ 
 خَزَّانُ الَْْمْوَالِ وَبقَِيَ خَزَّانُ الْعِلْمِ أعَْيَانُهمُْ مَفْقُودَة  ، وَأَشْخَاصُهُمْ في الْقُلُوبِ مَوْجُوْدَة  

Ilmu lebih baik daripada harta. Ilmu akan menjaga dirimu, sementara dirimu yang harus 

menjaga harta. Ilmu itu menjadi hakim, sementara harta adalah yang dihakimi atasmu. Akan 

mati seorang penyimpan harta, sementara akan abadi para penyimpan ilmu. Sekalipun mereka 

telah tiada, nama mereka akan tetap terjaga di dalam hati. 

Keempat, menjadi sebuah renungan bagi kita, khususnya yang tergerak dalam 

dakwah, bahwa tantangan di medan dakwah itu pasti ada. Jangankan kita yang 

manusia biasa, Nabi Muhammad saja, dihalang-halangi oleh kaum musyrik di 

Mekkah, padahal sebagian dari mereka masih punya hubungan kerabat. Tentu, 

yang semacam ini akan menggoyahkan siapa pun, bahkan Nabi sekalipun dalam 

kadar kemanusiaannya merasa bersedih. Namun, Allah memberikan kabar 

gembira, bahwa usaha mereka itu sia-sia. Perjuangan yang konsisten dalam 

berdakwah itulah yang akan bernilai. Pada akhirnya, menjadi pilihan bagi kita, jejak 

siapakah yang hendak dituruti. Jejak Nabi Muhammad, ataukah jejak Abu Jahal. 

Kelima, janganlah kita ikuti jejak Abu Jahal, yang bersusah payah menghalangi 

cahaya Islam. Ketahuilah, bahwa cahaya Islam itu tidak akan pernah hilang, 

sekalipun dihalang-halangi oleh seluruh manusia. Malahan, semakin ia berupaya 



 

 
162 

diredupkan, akan semakin Allah bukakan jalan untuk semakin terang benderang. 

Tindakan memusuhi Islam, menghalangi dakwah, dan mencerca Nabi hanyalah 

sebuah kebodohan. Apalah lagi bila ia paham ilmu hakikat, akan ada pembalasan 

di akhirat. Malaikat zabaniyah akan menunggu mereka yang berbuat demikian. 

Demikianlah kiranya tadabbur kita akan surat Al ‘Alaq. Semoga Allah jadikan kita 

manusia yang berilmu dan terhindar dari segala kebodohan. Aamiin. 

  



 

 
163 

Tadabbur Surat At Tiin 

 لرَّحِيمِ ٱ  لرَّحَْْٰنِ ٱ للََِّّ ٱ بِسْمِ 

ذَا(  ٢)  سِينِينَ   وَطُورِ (  ١)  لزَّيْ تُونِ ٱوَ   لتِّينِ ٱوَ  نَ ٱ  خَلَقْنَا  لَقَدْ (  ٣)   لَْْمِينِ ٱ  لْبَ لَدِ ٱ  وَهَٰ نسَٰ   فِىٓ   لِْْ

فِلِينَ   أَسْفَلَ   رَدَدْنَٰهُ   ثَُّ (  ٤)  تَ قْوِي    أَحْسَنِ  تِ ٱ  وَعَمِلُوا۟   ءَامَنُوا۟   لَّذِينَ ٱ  إِلاَّ (  ٥)  سَٰ   فَ لَهُمْ   لصَّٰلِحَٰ
 (٨)  لْحَٰكِمِينَ ٱ بَِِحْكَمِ  للََُّّ ٱ ألَيَْسَ ( ٧) لدِّينِ ٱبِ  بَ عْدُ  يُكَذِّبُكَ  فَمَا ( ٦)  مَُّنُْون   غَيُْْ  أَجْر  

1. Demi (buah) tin dan (buah) zaitun 

2. Dan demi Bukit Sinai 

3. Dan demi negeri (Mekkah) yang aman ini 

4. Sungguh, Kami telah menciptakan manusia dalam bentuk yang sebaik-baiknya 

5. Kemudian Kami kembalikan dia ke tempat yang serendah-rendahnya 

6. Kecuali orang-orang yang beriman dan mengerjakan kebajikan, maka mereka akan 

mendapat pahala yang tidak ada putus-putusnya 

7. Maka apa yang menyebabkan (mereka) mendustakanmu (tentang) hari pembalasan 

setelah (adanya keterangan) itu? 

8. Bukankah Allah hakim yang paling adil? 

 

Tiga Sumpah Allah 

Surat ini dimulai dengan tiga sumpah dari Allah. Pertama, sumpah demi buah tin 

dan buah zaitun, yakni dua buah yang memiliki khasiat yang sangat bagus bagi 

manusia. Dua buah ini juga disebut sebagai buah yang diberkahi. Selain memahami 

dengan arti secara eksplisit, sebagian ahli tafsir ada juga yang memahaminya 

sebagai arti majazi. Ibnu Abbas menyebut At Tiin sebagai masjid Nabi Nuh di 

bukit Judi, dan Az Zaituun sebagai masjid baitul maqdis. Ad Dahak menyebut At 

Tin sebagai Masjid al Haram, dan Az Zaituun sebagai Masjid al Aqsa. Sementara 

itu, Imam Al Qurthubi menafsirkan At Tin sebagai Damsyiq (Damaskus, Suriah) 

dan Az Zaitun sebagai Baitul Maqdis. 



 

 
164 

Kedua, ialah sumpah demi Tuuri siniin, atau, bukit yang diberkahi. Di dalam Tafsir 

Jalalain, dijelaskan yang dimaksud ialah bukit Sinai, yakni bukit yang di atasnya 

Allah berbicara secara langsung dengan Nabi Musa As. 

Ketiga, ialah sumpah demi negeri yang aman. Yakni, negeri Mekkah, negeri yang 

di dalamnya dilahirkan Nabi Muhammad Saw. 

Ketiga sumpah ini, memiliki kesinambungan, sebagaimana yang disebut oleh 

Imam Al Qurthubi di dalam tafsirnya. Yakni, Allah menyebut At Tiin, merujuk 

pada bukit di Damaskus, karena di tempat itulah akan turun Nabi Isa. Allah juga 

menyebut Az Zaituun, yang merujuk pada Baitul Maqdis, yang di tempat itu 

terdapat banyak nabi yang diutus, termasuk Nabi Isa dan Nabi Musa. Terakhir, 

Allah menyebut Mekkah, yang mana menjadi tempat bagi Nabi Ibrahim dan Nabi 

Muhammad Saw. 

Bila kita telaah, para nabi yang Allah rujuk tempatnya di dalam surat ini ialah nabi-

nabi yang terpilih. Kita sering menyebut mereka sebagai ‘Ulul Azmi’.  

Penting untuk diperhatikan manusia 

Seusai Allah bersumpah di tiga ayat pertama, Allah mengingatkan mengenai diri 

manusia. Mula-mula, manusia itu diciptakan dalam kondisi yang terbaik. Menjadi 

makhluk Allah yang terpilih dari makhluk-makhluk lain untuk menerima amanah 

sebagai khalifah di muka bumi. Untuk itu, manusia dibentuk dengan sebaik-baik 

bentuk. Baik secara jasmani, ruhani, maupun akal pikiran. 

Tubuh manusia dibentuk sedemikian rupa dan proporsional, sehingga bisa 

digunakan untuk berakitivitas. Manusia bisa berjalan dan berlari dengan kaki, tetapi 

kaki itu tidak menjadi begitu dominan sehingga menyerupai sebagian jenis kera 

yang kakinya amat panjang. Manusia bisa memegang dan beraktivitas dengan 

tangan, tetapi tangannya pun tidak terlalu panjang sehingga mendominasi badan. 

Manusia diberi mata, namun matanya tidak sebegitu besar ukurannya dibanding 

kepala secara keseluruhan, sehingga tidak menyerupai serangga, yang matanya 

amat besar dibanding ukuran kepalanya. Tubuh manusia berbentuk sempurna dan 

sesuai porsinya. 

Selain secara fisik, manusia pun memiliki dimensi rohani. Manusia memiliki 

perasaan, sehingga dengan perasaan itu, ia bisa mengukur tingkah dan perilakunya. 

Manusia memiliki relung-relung yang berdimensi ilahiyah, sehingga membutuhkan 



 

 
165 

agama untuk mengisinya. Manusia pun memiliki akal, sehingga bisa berpikir, 

memanfaatkan segala daya yang dimiliki, dan berinovasi dalam menghadapi 

keterbatasan. 

Dimensi fisik manusia tentu berbeda dengan hewan. Memang, sebagian hewan ada 

yang lebih pandai dari manusia dalam urusan berenang, seperti ikan, tetapi mereka 

tidak bisa berjalan di daratan. Hewan seperti cheetah memiliki kemampuan berlari 

yang sangat cepat melebihi kemampuan manusia, tetapi dia tidak memiliki akal 

sehingga tidak mampu menciptakan mesin yang bisa membuat sesuatu bergerak 

lebih cepat. Dimensi ruhani pun menjadi pembeda antara manusia dengan 

binatang.  

Sebab binatang tidak punya akal maupun hati nurani, mereka tidak akan terbebani 

jika mengawini anak sendiri. Binatang pun tidak punya rasa malu ke mana-mana 

tidak pakai baju. Binatang juga bebas untuk memakan apa pun, asalkan lambung 

masih cukup. Tetapi manusia berbeda, kita memiliki akal dan nurani, sehingga 

hidup kita dituntun oleh adab dan akhlak. Kalau manusia justru tidak malu 

menanggalkan pakaian, mengawini anak sendiri, atau makan tanpa peduli halal-

haram, maka dia telah menurunkan sendiri derajat kemanusiaannya menjadi sejajah 

dengan hewan. Bahkan, dia lebih buruk, karena dia melakukan itu dengan 

kesadaran akal, sesuatu yang tidak dimiliki oleh hewan. 

Pada intinya, manusia memiliki sedemikian banyak modal yang sempurna, baik 

secara fisik maupun non fisik. Itulah mengapa, manusia itu disebut sebaik-baik 

makhluk.  

Namun, sekalipun manusia itu sebaik-baik makhluk, tetap saja ada manusia yang 

salah dalam menggunakan kesempurnaan dirinya, sehingga menjadikannya 

dikembalikan kepada asfala saafiliin, seburuk-buruk tempat kembali. Yakni, neraka. 

Sebab, mereka tidak menyadari berbagai fasilitas yang sudah Allah beri itu. 

Akibatnya, mereka hanya memperturutkan hawa nafsu belaka, seraya 

meninggalkan akal sehat dan hati nurani. 

Bukankah kita pernah mendengar, pendapat seorang ahli yang menyebut perilaku 

manusia didorong oleh nafsu berahi belaka, sebab banyak sekali keonaran yang 

dilakukan manusia?  



 

 
166 

Manusia yang tidak menggunakan akal sehat dan hati nuraninya, serta tidak 

memupuk dirinya dengan iman, akan cenderung mengikuti bisikan setan yang 

menjadikannya berlaku layaknya binatang, atau bahkan lebih parah lagi. Kita 

pernah mendengar di berita, ada seorang ibu yang tega membunuh anak 

kandungnya sendiri. Kita juga pernah dengar, ada orang yang tega mencuri rumah 

sembari membunuh si pemilik rumah. Kita pun pernah mendapat kabar, bahwa 

ada orang yang tega melakukan genosida demi tujuan kekuasaan belaka. Bukankah 

perilaku-perilaku itu jauh lebih bejat dari hewan? 

Meskipun demikian, manusia tentu bisa menghindari perbuatan buruk itu. Yakni 

dengan iman dan beramal saleh. Iman itu bukan sekadar percaya lalu pakai baju 

koko ke mana-mana. Tapi iman memiliki makna yang lebih dalam lagi. Iman itu 

sebuah keyakinan dalam hati yang sedemikian kokoh, sehingga lidah tidak ragu lagi 

dalam berbicara, dan tubuh tidak salah lagi berjalan menentukan arah. Iman itu 

terintegrasi dalam berbagai sendi-sendi kehidupan, sehingga terlihat wujudnya 

dalam budi pekerti, akhlak yang terpuji, dan akal yang digunakan untuk mengingat 

Ilahi. 

Sebab itulah, iman digandeng dengan amal saleh, berbuat kebajikan. Amal saleh 

itulah buah dari pohon keimanan. Maka, akan kita temukan berbagai hadits dari 

baginda Nabi, bahwa tidak disebut beriman jika dia belum berkata baik, berbuat 

baik pada tetangga, kepada istri, dan sebagainya.  

Maka, selamatlah mereka yang beriman dan beramal saleh, dari kembali kepada 

neraka itu tadi dan mendapat ganjaran berupa kembali ke surga. 

Dari berbagai penjelasan itu tadi, maka Allah pun menyatakan, bahwa apakah bisa 

kita mendustakan akan hari akhirat? Padahal kita telah diciptakan oleh Allah. Dari 

anak-anak, remaja, dewasa, kemudian tua. Semua penciptaan itu amat mudah bagi 

Allah, padahal sebelumnya kita tidak ada menjadi ada. Akan jauh lebih mudah nanti 

untuk membangkitkan, sebab kita pernah ada di dunia ini. 

Bagaimana pula bisa kita mendustakan akan hari akhirat, padahal di akhirat nanti 

akan ada laporan pertanggungjawaban. Pada hari itulah kita akan dihakimi oleh 

Allah yang Maha Adil. Tidak bisa kita berkelit apalagi bersilat lidah membantah, 

sementara Allah Maha Mengetahui semua yang kita kerjakan. Para malaikat pun 

mencatat tiap detik dari kehidupan kita. Tidak luput satu senti pun kita berpindah, 

melainkan dicatat. Tidak bisa juga kita menyogok untuk mengurangi vonis, 



 

 
167 

sementara Allah Maha Kaya dan tidak butuh sogokan kita. Semua ketidakadilan di 

dunia ini, bahkan yang dilakukan oleh lembaga pengadilan, akan diadili seadil-

adilnya dalam pengadilan Ilahi. 

Hikmah kehidupan 

Setelah kita membaca surat At Tîn ini, merenungi maknanya, maka didapatilah 

beberapa hikmah. 

Pertama, Allah bersumpah dengan berbagai ciptaan-Nya, menunjukkan ada 

sesuatu yang luar biasa di balik itu semua. Allah bersumpah dengan buah tin dan 

buah zaitun, seharusnya menjadi pendorong bagi kita, khususnya yang menggeluti 

dunia tumbuhan untuk meneliti kandungan kedua buah itu. Bila kita condong 

kepada arti majazi, berbagai tempat yang dirujuk pun seharusnya mendorong kita, 

khususnya yang menggeluti ilmu geografi, untuk melihat dengan seksama rahasia 

di balik tempat-tempat itu.  

Kedua, Allah telah menyebutkan bahwa manusia itu adalah makhluk yang terbaik. 

Maka, kita mesti mendayagunakan seluruh modal yang telah Allah beri ini dengan 

sebaik-baiknya. Tapi, penggunaan potensi itu tetap harus sesuai dengan petunjuk. 

Kita pun sudah diingatkan bahaya jika seluruh potensi itu tidak digunakan 

sebagaimana mestinya. Kita akan kembali ke tempat yang buruk, neraka. Maka, 

arahkan potensi di dalam diri kita ini dengan iman dan amal shaleh, sehingga kita 

terhindar dari kembali ke neraka. Artinya, bila kita menahkodai modal jasmani, 

rohani, akal, dan nurani yang ada dengan iman dan amal saleh, insyaa Allah, 

surgalah yang menjadi tempat kita kembali. 

Ketiga, kita pun mesti mengingat hari akhirat. Akan ada pertanggungjawaban di 

hari itu. Kita pun tidak bisa menyiapkan berbagai alasan dan bidasan. Semua 

dakwaan akan sesuai dengan fakta yang terjadi. Allah akan menghakimi kita dengan 

seadil-adilnya. Allah juga akan berlaku adil. Bagi yang berat timbangan baiknya, 

diberikan oleh-Nya surga. Sementara, bagi yang berat timbangan buruknya, akan 

diberikan oleh-Nya neraka. Panduan agar kita mendapat surga dan tidak kembali 

ke neraka sudah disebut. Yakni, beriman dan beramal saleh. 

Semoga Allah menjadikan kita sebagai manusia yang bisa mendayagunakan seluruh 

potensi di dalam diri kita dan memandunya dengan iman dan amal saleh, sehingga 

kita dapat kembali ke tempat yang terbaik, yakni surga. Aamiin. 



 

 
168 

  



 

 
169 

Tadabbur Surat As Syarh 

 لرَّحِيمِ ٱ  لرَّحَْْٰنِ ٱ للََِّّ ٱ بِسْمِ 

 لَكَ   وَرَفَ عْنَا(  ٣)  ظَهْرَكَ   أنَقَضَ   لَّذِىٓ ٱ(  ٢)  وِزْرَكَ   عَنكَ   وَوَضَعْنَا(  ١)  صَدْرَكَ   لَكَ   نَشْرحَْ   ألََْ 

(  ٧)  نصَبْ ٱفَ   فَ رَغْتَ   فإَِذَا(  ٦)  يُسْراً  لْعُسْرِ ٱ  مَعَ   إِنَّ (  ٥)  يُسْراً  لْعُسْرِ ٱ  مَعَ   فإَِنَّ (  ٤)  ذكِْرَكَ 
 (٨) رْغَبْ ٱفَ  رَبِّكَ  وَإِلَىٰ 

1. Bukankah Kami telah melapangkan dadamu (Muhammad)? 

2. Dan Kami pun telah menurunkan bebanmu darimu, 

3. Yang memberatkan punggungmu, 

4. Dan Kami tinggikan sebutan (nama)mu bagimu 

5. Maka sesungguhnya bersama kesulitan ada kemudahan 

6. Sesungguhnya bersama kesulitan ada kemudahan 

7. Maka apabila engkau telah selesai (dari sesuatu urusan), tetaplah bekerja keras (untuk 

urusan yang lain) 

8. Dan hanya kepada Tuhanmulah engkau berharap 

 

Setiap dari kita, pasti melewati fase kehidupan yang terasa penuh dengan beban. 

Masa-masa sulit, silih berganti dengan masa-masa lapang. Begitu pula Nabi 

Muhammad Saw., beliau pun melalui masa-masa ketika dakwah itu sedemikian 

sulitnya. Ditentang oleh masyarakat di sekelilingnya, bahkan oleh orang-orang 

yang masih punya hubungan kekerabatan dengan beliau. Surat ini menjadi kabar 

gembira bagi Nabi Muhammad Saw., pun secara umum juga kepada kita selaku 

umatnya. 

Ayat pertama, yang berupa kalimat pertanyaan retoris, “bukankah Kami telah 

melapangkan dadamu?”, yang menurut para ulama bermakna ketetapan. 

Maksudnya, kalimat itu berupa penegasan bahwa Nabi Muhammad telah 

dilapangkan dadanya oleh Allah. Kelapangan dada ini, menurut Syaikh al Utsaimin, 



 

 
170 

terdapat dua hal. Pertama, kelapangan untuk menerima syariat Islam. Kedua, 

kelapangan untuk menerima berbagai hambatan dan musibah di dalam kehidupan. 

Dengan demikian, diri Nabi Muhammad telah Allah siapkan untuk menerima 

amanah kenabian sekaligus kelapangan untuk menerima berbagai cobaan yang 

datang dengan kesabaran. 

Allah pun menjelaskan bahwa Nabi Muhammad Saw. telah diturunkan berbagai 

beban yang memberatkan beliau. Sebagian ulama ada yang berpendapat, bahwa 

yang dimaksud beban itu ialah dosa-dosa di masa lampau, dalam batasan, dosa 

yang beliau lakukan ialah yang bersifat manusiawi, bukan sifat tercela seperti 

berdusta dan berkhianat, karena beliau tidak pernah melakukan yang demikian. 

Sebagian ulama yang lain ada yang berpendapat, bahwa yang dimaksud beban itu 

ialah amanah berupa kenabian. Sebab, amanah itu sedemikian besarnya sehingga 

jika tidak Allah jadikan ia ringan, pastilah tidak ada seorang pun yang mampu 

memikulnya. 

Selain kemudahan, Allah juga memberikan kepada Nabi Muhammad kemuliaan, 

berupa ditinggikan nama beliau. Nama beliau disandingkan dalam kalimat 

syahadat, yakni setelah persaksian bahwa tiada Ilah yang berhak disembah 

melainkan hanya Allah, dilanjut dengan persaksian bahwa Nabi Muhammad ialah 

rasulullah. Tidak sempurna keimanan seseorang jika hanya mengakui Allah sebagai 

Tuhan tetapi tidak mau mengakui Nabi Muhammad sebagai seorang rasul. Nama 

beliau pun ditinggikan dengan shalawat, yang bahkan Allah sendiri dan para 

malaikat pun ikut turut bershalawat kepada beliau. Nama beliau juga ditinggikan, 

yakni dengan terus menerus disebut, disanjung, dan diteladani sepanjang zaman.  

Satu kesulitan, dua kemudahan 

Ayat kelima dan keenam dari surat ini, memiliki makna yang cukup mendalam. 

Makna ini saya dapatkan ketika mengaji tafsir, terutama ketika menelisik dari sisi 

kebahasaan. 

Dari mana bisa kita simpulkan, “satu kesulitan, dua kemudahan”? 

Mari kita perhatikan ayat kelima dan keenam,  

 (٦) يُسْراً لْعُسْرِ ٱ مَعَ  إِنَّ ( ٥) يُسْراً لْعُسْرِ ٱ مَعَ  فإَِنَّ 



 

 
171 

‘kesulitan’ di dalam kedua ayat tersebut disebut dengan (العسر), sementara 

kemudahan dituliskan dengan (يسرا). Terdapat perbedaan, bahwa ketika dituliskan 

‘kesulitan’, kita akan temukan adanya alif-lam di depannya, sementara ketika 

dituliskan ‘kemudahan’, tidak kita temukan alif-lam. 

Sedikit berbicara mengenai ilmu kebahasaan, bahwa (العسر) yang terulang di dalam 

surat ini menunjukkan ia merupakan isim ma’rifat, yang ditandai dengan keberadaan 

alif-lam. Sementara, untuk kata (يسرا) dituliskan tanpa alif-lam, sehingga dia 

merupakan isim nakirah. 

Dalam buku ‘Kaidah-Kaidah Tafsir’, Prof. Salman Harun menuliskan kaidah 

mengenai pengulangan di dalam Al Quran. Dalam kaidah nomor 184 itu disebut,  

 المعرفة بخلَف التّعدّد، على دلّت تكرّرتْ  إذا النّاكرة
“Bila terulang, isim nakirah menunjukkan berbilang, sedangkan isim makrifah 

sebaliknya (merujuk pada satu hal yang sama)” 

Maksudnya, apabila isim nakirah itu berulang, maka ia merujuk pada hal yang 

berbeda. Di dalam ayat tersebut, isim nakirahnya adalah (يسرا). Maknanya, 

kemudahan yang disebut itu menunjukkan adanya dua kemudahan yang berbeda. 

Sementara, apabila isim makrifah berulang, maka ia merujuk pada hal yang sama. 

Di dalam ayat tersebut, isim makrifatnya adalah (العسر). Maknanya, kesulitan yang 

disebutkan di dalam ayat itu menunjukkan pada objek kesulitan yang sama. 

Dari sinilah, dapat kita simpulkan, bahwa ketika ada satu kesulitan yang Allah 

berikan kepada kita, solusi kemudahannya tidak hanya satu, tetapi setidaknya ada 

dua. Kemudahan itu selalu lebih banyak daripada kesulitannya. Dan kita harus 

meyakini itu agar tidak terjerembab dalam keputusasaan. 

Muslim Produktif 

Bila ayat 5 dan 6 telah dijelaskan janji Allah mengenai kemudahan yang akan hadir, 

maka berikutnya ialah dorongan kepada kita untuk menjadi seorang muslim yang 

produktif.  

“Maka apabila engkau telah selesai pada suatu urusan, bersegeralah untuk menuju 

urusan berikutnya” 



 

 
172 

Ayat ini mengisyaratkan, bahwa sebagai seorang muslim sebaiknya kita bisa 

menjadi seseorang yang dapat mengatur waktu dengan baik. Jangan sampai, ada 

waktu yang diisi dengan kegiatan yang minim manfaat, apalagi dengan maksiat. 

Isilah waktu dengan baik. Jadwalkan dengan baik tiap kegiatan.  

Maka, apabila telah tuntas yang demikian itu, hanya kepada Allah kita berharap. 

Ikhtiar sudah dijalankan, maka tinggallah tawakkal. Bertawakkal itu baru akan 

sempurna hanya jika sudah mengerahkan segala daya. Semua sudah dijalankan, 

tinggallah keputusan Allah kita terima. Sebab, tugas kita bukanlah menentukan 

takdir, tapi menggenapkan usaha. 

Hikmah Kehidupan 

Surat Asy Syarh ini memberikan beberapa kesan kepada kita yang dapat kita 

jadikan panduan dalam hidup keseharian. 

Pertama, Allah telah memberi kita kelapangan hati untuk menerima Islam dan 

iman. Itulah nikmat terbesar dalam hidup, yakni berada dalam kondisi keimanan 

dan beragama Islam. Nabi Muhammad pun pada awalnya merasa berat dengan 

amanah ini. Tapi, lagi-lagi, Allah pasti akan membantu dan memberikan 

kemudahan dalam menghadapi segala rintangan, selama kita pun yakin akan 

pertolongan dari-Nya. Maka, marilah kita syukuri nikmat keislaman dan keimanan. 

Kita jaga, rawat, dan terus dipupuk dengan ilmu dan amal shaleh. Insyaa Allah, 

dengan begitu, kita akan ditinggikan derajatnya oleh Allah, dan dimasukkan ke 

dalam golongan hamba-Nya yang pandai bersyukur. 

Kedua, yang namanya hidup, pasti akan melewati episode senang, sedih, suka, 

duka, tawa, tangis, dan sebagainya. Semua berjalan sebagai bumbu kehidupan. 

Maka, akan menjadi wajar jika dalam perjalanan itu, sebagai manusia biasa, kita 

merasakan kesulitan dan dada terasa sesak seakan ada batu besar menghimpit. 

Sebagai seorang muslim, pada masa-masa seperti itu, patutlah kita kembali kepada 

Allah. Hanya Allah yang mampu memudahkan urusan, dan memudahkan kita 

menerima takdir.  

Banyak di masa sekarang ini, penyakit stres di masyarakat. Penyebabnya, persoalan 

kehidupan dijawab dengan sesuatu yang menjauhkan dari Allah. Sedang pusing, 

lari ke diskotek. Sedang susah, menghibur diri dengan narkoba. Inilah yang 

membuat masalah bukannya selesai, malah bertambah.  



 

 
173 

Padahal, bila kita telah yakin akan janji Allah, bahwa satu kesulitan itu akan 

diberikan setidaknya dua jalan kemudahan, maka sikap kita akan mencari jalan 

menuju kemudahan itu. Sebab kemudahan itu hanya akan datang dari Allah, maka 

caranya tidak lain hanyalah mendekatkan diri kepada Allah.  

Hal inilah yang pernah penulis rasakan ketika sedang muncul masalah. Seorang 

guru pernah menasihati untuk membaca surat ini, ketika masalah itu datang. 

Dahulu mungkin tidak begitu paham dan hanya berharap keberkahan dari ayatnya. 

Akan tetapi, begitu semakin sering dibaca ayatnya dan dipahami maknanya, lama-

lama semakin menguatkan, bahwa pertolongan Allah pasti datang. Cepat atau 

lambat, dan dari tempat yang tidak terduga sebelumnya. Tinggallah bagi kita 

menentukan sikap, apakah akan menerima takdir atau justru melawan takdir itu?  

Ketiga, menjadi seorang muslim haruslah memiliki dorongan untuk menjadi 

pribadi yang bermanfaat. Untuk diri sendiri, kita mampu menjaga martabat. 

Kepada sesama, kita menjadi penebar manfaat. Kuncinya, menurut surat ini, ialah 

menjaga waktu dengan mengalokasikannya dengan sebaik-baiknya. Pekerjaan yang 

rumit tidak akan selesai jika hanya dilihat dan dipikirkan. Harus ada kerja nyata 

untuk menyelesaikan. Buatlah runutan kerja yang baik. Mulai dari pangkal sampai 

ke ujung, dilakukan dengan tertib. Jangan menjadi ‘kutu loncat’, yang satu 

pekerjaan belum usai, malah mencari kerjaan yang lain. Akibatnya, pekerjaan yang 

lama tidak selesai, pekerjaan baru menjadi beban yang baru. 

Keempat, marilah kita menjadi seorang muslim yang menggantungkan segala 

sesuatu hanya kepada Allah. Ikhtiar harus kita lakukan semaksimal mungkin. 

Tetapi, hasil akhir tidak selalu sama dengan ikhtiar kita. Takdir Allah pastilah yang 

terbaik. Sekalipun, di awal terasa pahit. Di sinilah urgensi bagi kita untuk 

bertawakkal. Menyerahkan urusan kepada Allah, setelah usaha dan doa sudah 

dilakukan dengan maksimal. Dengan tawakkal, hati akan menjadi mudah untuk 

menerima segala ketetapan. Semuanya mesti dilandasi dengan keyakinan, bahwa 

apa pun yang terjadi pasti sudah ada dalam rencana Allah. Semua rencana Allah 

pastilah baik. Tinggallah kita mencari hikmah yang tak jarang tersembunyi itu, agar 

mengerti maksud dari takdir Allah yang kita terima. 

  



 

 
174 

Tadabbur Surat Ad Duha 

 

 بِسْمِِ ٱللَِِّّ ٱلرَّحْمَٰنِِ ٱلرَّحِيمِِ

  مِنَ   لَّكَ   خَيْْ    وَلَلْءَاخِرَةُ (  ٣)  قَ لَىٰ   وَمَا  رَبُّكَ   وَدَّعَكَ   مَا(  ٢)  سَجَىٰ   إِذَا  لَّيْلِ ٱوَ (  ١)  لضُّحَىٰ ٱوَ 

دْكَ   ألََْ (  ٥)  فَتَرْضَىٰٓ   رَبُّكَ   يُ عْطِيكَ   وَلَسَوْفَ (  ٤)  لُْْولَىٰ ٱ   ضَآلاًّ   وَوَجَدَكَ (  ٦)  فَ  اَوَىٰ   يتَِيمًا   يَُِ
هَرْ   فَلََ   لسَّائِٓلَ ٱ  وَأمََّا(  ٩)  تَ قْهَرْ   فَلََ   لْيَتِيمَ ٱ  فأََمَّا(   ٨)  فأََغْنَىٰ   عَائِٓلًَ   وَوَجَدَكَ (  ٧)  فَ هَدَىٰ    تَ ن ْ

 (١١) فَحَدِّثْ  رَبِّكَ  بنِِعْمَةِ  وَأمََّا( ١٠)
1. Demi waktu duha (ketika matahari naik sepenggalah) 

2. Dan demi malam apabila telah sunyi 

3. Tuhanmu tidak meninggalkan engkau (Muhammad) dan tidak (pula) membencimu 

4. Dan sungguh, yang kemudian itu lebih baik bagimu daripada yang permulaan, 

5. Dan sungguh, kelak Tuhanmu pasti memberikan karunia-Nya kepadamu, sehingga 

engkau menjadi puas 

6. Bukankah Dia mendapatimu sebagai seorang yatim, lalu Dia melindungi(mu), 

7. Dan Dia mendapatimu sebagai seorang yang bingung, lalu Dia memberikan petunjuk 

8. Dan Dia mendapatimu sebagai seorang yang kekurangan, lalu Dia memberikan 

kecukupan, 

9. Maka terhadap anak yatim janganlah engkau berlaku sewenang wenang 

10. Dan terhadap orang yang meminta-minta, janganlah engkau menghardik(nya) 

11. Dan terhadap nikmat Tuhanmu, hendaklah engkau nyatakan (dengan bersyukur) 

 

Pada suatu masa, wahyu tidak turun selama berhari-hari. Sebagian pendapat 

menyebut masa itu selama 12 hari. Ada pula yang berkata 15, 25, atau bahkan 40 

hari. Berapa pun lamanya, yang jelas, sedihlah hati Nabi Muhammad Saw. di waktu 

itu. Apalagi, orang-orang kafir Quraisy mengolok-olok beliau. Disangka mereka 



 

 
175 

bahwa Muhammad telah dibenci Tuhannya, sehingga tidak lagi diberi wahyu 

sebagai bimbingan. Dalam keadaan yang sedih itu, kemudian Allah menurunkan 

surat ini, yang tak lain memberikan kabar gembira kepada beliau, bahwa Allah akan 

selalu menolongnya dan memberikan kebaikan dalam hidupnya.  

Terputusnya wahyu untuk sementara waktu ini, sebenarnya juga menunjukkan 

bahwa mustahil Al Quran ini buatan Nabi Muhammad sendiri. Sebab, bila 

memang benar itu buatan beliau, untuk apa beliau menghentikan, lalu bersedih? 

Bukankah kalau memang benar Al Quran ini buatan beliau, bisa saja beliau 

tambah-tambahi sesuka hati? Maka dari itu, pastilah benar Al Quran ini berasal 

dari sisi Allah, dan bukan buatan Nabi Muhammad sendiri. Hal semacam ini tidak 

sampai pada akal kalangan peragu Al Quran, baik di masa Nabi maupun kini. 

Waktu Dhuha 

Di permulaan surat, Allah bersumpah dengan salah satu makhluk-Nya, yakni 

waktu Dhuha. Apabila Allah bersumpah dengan makhluk-Nya di dalam Al Quran, 

ini merupakan pertanda bahwa kita diperintahkan untuk mengamati makhluk yang 

dijadikan sumpah itu. Akan ada banyak keutamaan darinya. 

Allah bersumpah dengan waktu dhuha. Yakni, waktu antara fajar dan zuhur. 

Ketika matahari sudah sepenggalah naik hingga sebelum ia tepat tegak lurus berada 

di atas bumi. Pada waktu ini, manusia sedang berada di puncak produktivitasnya, 

karena ia baru selesai istirahat malam dan belum terakumulasi letihnya di kala siang. 

Pada waktu ini juga, disunnahkan untuk melakukan shalat sunnah Dhuha, yang 

memiliki banyak keutamaan, dengan sekurang-kurangnya dua rakaat dan sebanyak-

banyaknya 12 rakaat.  

Kesudahan yang lebih baik daripada awalan 

Kita mungkin sudah sering mendengar pepatah, “berakit-rakit ke hulu, berenang-

renang ke tepian. Bersakit-sakit dahulu, bersenang-senang kemudian”. Itulah 

kiranya janji Allah kepada Nabi Muhammad, ketika beliau merasa sulit dalam 

menempuh amanah dakwah.  

Dakwah pada masa itu memang dirasa sangat sulit. Dicerca, dihina, dihalang-

halangi, bahkan dicoba untuk dibunuh menjadi dinamika yang selalu dirasakan. 

Akan tetapi, janganlah berputus asa. Sebab, sekalipun di awal terasa pahit, di akhir 

akan merasakan sesuatu yang amat manis. 



 

 
176 

Umat Islam di kemudian hari menjadi penguasa dunia, baik dalam politik, 

ekonomi, maupun keilmuan. Dakwah Islam tersebar ke seluruh penjuru bumi. 

Bahkan di negeri yang amat jauh melintasi samudera sekalipun, dakwah Islam telah 

dirasa. Tidak hanya di dunia, di akhirat nanti, akan didapat kejayaan yang tidak 

didapat, kecuali bagi mereka pengikut Nabi Muhammad. Yakni mendapat surga 

dengan segala kenikmatannya. Di dunia bisa jadi kita sengsara, tetapi dengan 

keimanan, di akhirat nanti kita akan mendapatkan kebaikan yang tiada duanya. 

Berbagai nikmat yang Nabi diterima 

Berbagai nikmat telah diberikan kepada Nabi, maka sudah sepatutnya rintangan 

dalam dakwah itu tidak menjadikan berpantang surut. Ada tiga nikmat yang 

disebutkan dalam surat ini.  

Pertama, Nabi Muhammad lahir dalam keadaan yatim, tidak berayah. Diurus oleh 

ibunda, hanya sampai usia enam tahun kemudian ibunya juga tiada. Diurus pula ia 

oleh kakeknya, Abdul Muthalib, hingga kakeknya pun tiada ketika beliau baru 

berusia delapan tahun. Kemudian diurus oleh pamannya, Abu Thalib, yang 

membela setiap langkah dalam dakwah, sekalipun soal keyakinan enggan untuk 

berpindah, hingga raga dan jiwa berpisah, ketika beliau telah diangkat menjadi 

Nabi. Meskipun Nabi Muhammad lahir dengan kondisi yatim, tetapi beliau dijaga 

oleh Allah melalui keluarga besarnya yang menaruh cinta kasih kepadanya. Hingga 

sampai dewasa beliau dapat tumbuh menjadi pribadi yang berkarakter. 

Kedua, Nabi mulanya berada dalam keadaan yang bingung (dhaallan tidak bisa 

diartikan bahwa nabi sebelumnya sesat, mengikuti agama nenek moyang, atau 

berlaku musyrik, sebagaimana sangkaan sebagian kalangan. Sebab, Nabi bersifat 

ma’shum, dijaga dari hal-hal yang menodai keimanan, bahkan sebelum diangkat 

menjadi seorang nabi) dengan kondisi masyarakat jahiliyah. Kebingungan itu 

muncul dari observasi beliau yang melihat betapa buruknya laku masyarakat, dan 

keburukan itu pun dipertontonkan di hadapan khalayak. Wanita dikubur hidup-

hidup, senang pesta hingga mabuk, hingga berhala disembah sujud. Berbagai 

keburukan itu membuat Nabi sering menyendiri, bertafakur, berzikir. Hingga 

akhirnya datanglah petunjuk. Beliau diberi Al Quran, diberi Islam, diberi risalah 

kenabian. Dengan itulah beliau mengajak orang yang dahulunya sesat dalam 

maksiat, menjadi taat dan bermartabat.  



 

 
177 

Ketiga, Nabi pada mulanya berada dalam kondisi keterbatasan, atau bahkan 

miskin akan harta. Dari keadaan miskin itu, beliau menjadi seorang penggembala, 

menjadi pedagang, hingga kemudian menjadi berkecukupan. Etos kerja beliau yang 

baik, jujur, terbuka, dan menjaga kepercayaan menjadikan beliau disenangi oleh 

para pembeli. Hingga akhirnya dinikahi oleh saudagar terkaya di Mekkah, 

Khadijah. Ia pun menjadi istri yang senantiasa mendukung tiap langkah dakwah. 

Berkecukupanlah dalam harta, juga dalam jiwa. 

Wujud syukur 

Sebagai bentuk rasa syukur atas berbagai nikmat yang telah diterima, maka 

diperintahkanlah untuk melakukan tiga hal. 

Pertama, jangan menghinakan anak yatim. Bisa jadi memang ada perilaku anak 

yatim itu yang menyebalkan, sebab ia kekurangan kasih sayang karena ketiadaan 

salah satu atau kedua orang tuanya. Bisa jadi, di masyarakat anak yatim itu dianggap 

sebelah mata. Jangan hinakan anak yatim itu, sebab Nabi kita pun dahulu yatim. 

Menghina anak yatim seolah-olah menghina Nabi. Sementara mereka yang 

mengasihi anak yatim, akan mendapat tempat spesial di surga nanti, seperti dalam 

hadits beliau, 

 شيئاً  بينهما وفرج والوسطى بالسبابة   وأشار: هكَذَا الْجنََّةِ  فِى  الْيَتِيمِ  وكََافِلُ  أَنَ 
Aku dan orang yang menyayangi anak yatim, kelak di surga akan seperti ini: beliau 

mengisyaratkan dengan jari telunjuk dan jari tengah, kemudian sedikit merenggangkan 

keduanya 

Hadits Riwayat Bukhari 

Maknanya, mereka yang mengasihi anak yatim akan masuk surga, surganya pun 

khusus dekat dengan Nabi. 

Kedua, kepada orang yang bertanya karena mereka tidak mengetahui, jangan 

dihardik. Mungkin karena kita merasa sudah tahu atau paham, kita lantas 

meremehkan pertanyaan mereka. Padahal, bisa jadi, pertanyaan mereka itu sangat 

berharga dari sudut pandang mereka. Khususnya, jika ada orang yang bertanya 

persoalan agama. Jika kita tahu, kita punya tugas untuk memberi tahu. Makna 

umumnya, ketika ada orang yang butuh pertolongan, jangan dihardik, bantulah 

semampunya. 



 

 
178 

Ketiga, dengan banyaknya nikmat, hendaklah menyebut nikmat itu. Bukan untuk 

bermaksud sombong, tetapi sebagai salah satu bentuk tahadduts bin ni’mah. Bisa jadi, 

dengan nikmat yang kita tampakkan, ada orang yang termotivasi untuk bekerja 

keras. Menampakkan nikmat itu juga jangan diartikan bermewah-mewahan, tetapi 

kenakan sewajarnya. Akan menjadi lebih baik, jika kita menampakkan nikmat itu 

dengan bersedekah, yang manfaatnya akan lebih terasa. Bersedekah secara terang-

terangan diperbolehkan, dengan berpegang pada ayat terakhir surat ini.  

Hikmah kehidupan 

Dari membaca surat ini, bisa kita dapati beberapa hikmah kehidupan. 

Pertama, kita dianjurkan untuk memperhatikan waktu. Khususnya waktu dhuha 

dan waktu malam. Malam ialah waktu yang tepat untuk beristirahat, sementara 

waktu dhuha adalah waktu paling tepat untuk menjadi produktif. Isilah malam dan 

dhuha dengan ibadah. 

Kedua, akhirat jauh lebih baik daripada dunia. Kenikmatan dunia, sekalipun 

tampak hebat, akan menjadi tidak ada apa-apanya jika dibandingkan dengan 

kenikmatan akhirat. Maka, sebagai manusia yang cerdas, pandai-pandailah 

mengelola keduanya. Tentu, nikmat yang lebih banyak itu akan kita utamakan 

daripada yang sementara. Sekalipun nikmat akhirat itu, bagi kita sekarang, masih 

berupa janji. Tapi, janji itu diberikan oleh Allah, yang tidak pernah menyelisihi janji. 

Ketiga, nikmat yang kita peroleh amatlah banyak. Bahkan, seandainya seluruh 

sumber daya yang ada di dunia ini digunakan untuk menghitung nikmat yang Allah 

berikan, tidak akan pernah sanggup untuk menghitungnya. Nikmat itu selalu 

datang, meskipun jarang kita meminta. Bukankah nikmat bernapas, nikmat jantung 

yang berdetak, mata yang berkedip, darah yang mengalir itu tidak pernah kita 

minta, dan setiap hari tetap kita rasa?  

Sebab nikmat yang kita terima itu amat banyak, maka bersyukurlah atas nikmat. 

Syukur tidaklah cukup hanya dengan membaca hamdallah. Bersyukurlah dengan 

berbagi kenikmatan itu pada sesama. Mereka yang kesulitan, kita bantu. Mereka 

yang kekurangan, kita bantu. Mereka yang membutuhkan, kita bantu. Bantulah 

dengan ikhlas, dengan hanya mengharap balasan dari Allah saja. 

Keempat, jika kita merasa apa yang kita lalui saat ini amat sulit, kita perlu 

melakukan refleksi diri. Bagaimana dengan kehidupan kita di masa lalu? Bukankah 



 

 
179 

kita pernah merasakan kesulitan juga, lalu kita masih bisa survive? Bukankah dahulu 

pun kita pernah diuji, tapi kita masih bisa hidup? Maka, janganlah berputus asa jika 

kita merasa sulit dengan ujian hari ini. Sebab, berkali-kali ujian itu datang, rahmat 

Allah pastilah ikut datang.  

Tidak mungkin Allah beri kita ujian yang tidak kita mampu melewatinya. Jika kita 

mendapat ujian yang sulit, pikirkanlah hikmah apa yang hendak Allah beri. Bisa 

jadi, di masa mendatang kita akan menjadi seorang yang dihadapkan pada ujian 

serupa, tetapi orang lain yang ditimpa. Karena kita pernah mengalami ujian yang 

sama, maka kita pun berkesempatan untuk menolongnya.  

Ujian itu pasti berakhir. Yang jadi masalah, di akhir kita lulus atau tidak? Jika kita 

lulus, kita akan naik derajatnya, dan siap-siap dengan ujian lain yang bisa jadi lebih 

sulit. Tetapi, tiap habis ujian, kita naik derajat. Lama-lama, dengan ujian itu kita 

semakin yakin dengan kekuasaan Allah. Kita semakin yakin, bahwa pertolongan 

Allah itu amat dekat.  

Demikianlah kiranya tadabbur kita pada surat Ad Duha.  



 

 
180 

Akhirul Kalam 

Menadabburi Al Quran merupakan pekerjaan yang mulia 

Sehingga kita pun mendapat berkah daripadanya 

Maka dari itu janganlah lelah dalam berinteraksi dengannya 

Sebab, tiap kita bertemu, keindahannya akan semakin merupa 

 

Hidup ini perlu mendapat tuntunan 

Tuntutlah ilmu agar tuntunan itu kita paham 

Sebab bila tuntunan itu bukan kita yang memegang 

Kepada siapa kita hendak mengharap kejelasan jalan? 

 

Penting rasanya untuk berbagi pengetahuan 

Walau diri ini insaf dengan segudang kelemahan 

Untuk itu kepada pembaca yang budiman 

Kritikan dan saran, kami perkenankan 

 

 

 

  



 

 
181 

Daftar Pustaka 

Kitab Tafsir 

Abdurrahman bin Nashir As Sa’di. Taisirul Kariim ar Rahmaan fii Tafsir Kalaamil 

Mannaan. Riyadh: Darussalaam, 2002. 

Hamka. Tafsir Al Azhar Jilid 9. Jakarta: Gema Insani Press, 2015. 

Imam Al Qurthubi. Al Jami’ li Ahkamil Quran, (Tafsir Al Qurthubi). Beirut: 

Muassasah ar Risalah, 2006. 

Imam At Thabari. Tafsir At Thabari. Beirut: Muassassah ar Risalah, 1994. 

Imam Ibnu Katsir. Tafsir Al Qur’an Al ‘Azhim. Riyadh: Darut Thaybah, 1999. 

Jalaluddin Al Mahalli dan Jalaluddin Ash Shuyuthi. Tafsir Jalalain. Dar Ibn Katsir, 

tt. 

Muhammad bin Shalih Al Utsaimin. Tafsir Juz ‘Amma. Jakarta: Darul Falah, 2007. 

Muhammad bin Umar an Nawawi al Bantani. Tafsir Marah Labid fii Kasyfi Ma’ani al 

Quran al Majiid. Beirut: Darul Kutub Ilmiah, 1997. 

Muhammad Nasib Ar Rifa’i. Kemudahan dari Allah: Ringkasan Tafsir Ibnu Katsir. 

Jakarta: Gema Insani Press, 1999. 

Sayyid Quthub. Tafsir Fii Zhilalil Quran. Jakarta: Gema Insani Press, 2000. 

Shafiyyurrahman Al Mubarakfuri, Shahih Tafsir Ibnu Katsir Juz ‘Amma. Jakarta: 

Pustaka Ibnu Katsir, 2016. 

Tafseer.info. Tafsir Al ‘Usyr Al Akhir. Tt 

Tim Tafsir Ilmiah Salman ITB. Tafsir Salman: Tafsir Ilmiah atas Juz ‘Amma. Bandung: 

Mizan, 2014. 

Tim Ulama Saudi Arabia. Tafsir Al Muyassar. Madinah: Mujamma’al-Malik Fahd 

Lithiba’ah al-Mushhaf asy-Syarif, tt. 

Wahbah az-Zuhaili. Tafsir Al Munîr Jilid 15. Jakarta: Gema Insani Press, 2014. 

 

 



 

 
182 

Rujukan lainnya 

“Bilamana Hari Kebangkitan Tiba”. Al Manhaj. https://almanhaj.or.id/3707-

bilamana-hari-kebangkitan-tiba-2.html diakses pada 23 Februari 2018 

A. Thoha Husein Al Mujahid dan A. Atho’illah Fathoni Al Khalil. Kamus Al Wâfi: 

Arab Indonesia. Jakarta: Gema Insani Press, 2016. 

Al Quran Terjemah dan Tafsir Per Kata, Penerbit Jabal 

Asep Setiawan. “Kritik atas Penafsiran Abdul Muqsith Ghazali tentang 

Keselamatan Non-Muslim”. Jurnal Tsaqofah. Vol. 12, No. 2, (Desember 2016). 

Hlm. 353-368 

Hamka Pelajaran Agama Islam 1-3. Jakarta: Republika 

Hamka. Sejarah Umat Islam. Jakarta: Gema Insani Press, 2015. 

Henri Salahuddin. Mawaqif: Beriman dengan Akal Budi. Jakarta: INSISTS, 2019. 

Imam Abi Hasan ‘Ali bin Ahmad Al Wahidi. Asbabun Nuzul Al Quran. Beirut: 

Darul Kutub ‘Ilmiyyah, 1991. 

Imam An Nawawi. Al Adzkar.  

Imam Jalaluddin As Suyuthi. Al Itqan fii ‘Uluumi al Quran. Beirut: Resalah, 2008. 

Imam Jalaluddin As Suyuthi. Lubab an Nuquul fii Asbaabin Nuzul. Beirut: Muassasah 

al Kutub ats Tsaqofiyah, 2002. 

M. Quraish Shihab (ed.). Ensiklopedia Al Quran: Kajian Kosakata. Ciputat: Lentera 

Hati, 2007. 

M. Quraish Shihab. Al Qur’an & Maknanya. Ciputat: Lentera Hati, 2013. 

M. Quraish Shihab. Kaidah Tafsir. Ciputat: Lentera Hati, 2017. 

Masduha. Al Alfaazh: Buku Pintar Memahami Kata-Kata dalam Al Quran. Jakarta: 

Pustaka Al Kautsar, 2017. 

Muhammad Afifudin Dimyathi, Mawarid al Bayaan fii ‘Uluum al Quran, Sidoarjo: 

Lisanul ‘Arabi, 2016. 

Salman Harun. Kaidah-Kaidah Tafsir. Jakarta: Qaf Media, 2017. 

Yusuf Al Qardhawi. Bagaimana Berinteraksi dengan Al Qur’an. Jakarta: Pustaka Al 

Kautsar, 2000. 



 

 
183 

 


